
JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

Vol. 1, No. 2 (2025), p 92-99 
E-ISSN: 3110-3324 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev   Vol. 1, No. 2 Oktober 2025   | 92  

  

 
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis dalam Konteks 
Keislaman Indonesia 

 
Khoirun Nisa’ Nur Aini1, Abid Nurhuda2, Ali Anhar Syi’bul Huda3, Inamul Hasan Ansori4 
1 Universitas Nahdlatul Ulama Surakarta, Indonesia, 2 Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia 
3 Universitas Pendidikan Indonesia Bandung, Indonesia, 4 Al Azhar University, Egypt 
Email Konfirmasi: abidnurhuda@mhs.ptiq.ac.id  
 
ABSTRAK 

Kajian ini mengulas secara komprehensif tentang teologi Wahabiyah dengan menelusuri sejarah, 
ajaran, serta proses penyebarannya, khususnya di Indonesia. Gerakan Wahabi berakar dari 
pemikiran Muhammad bin Abdul Wahhab (1703–1792 M) di Najd, Arab Saudi, yang mengusung ide 
purifikasi tauhid dan penolakan terhadap praktik keagamaan yang dianggap bid’ah, khurafat, 
serta syirik. Melalui dukungan politik keluarga Saud, gerakan ini berkembang menjadi ideologi 
resmi Kerajaan Arab Saudi dan kemudian menyebar ke berbagai negara, termasuk Indonesia. 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi pustaka, dengan pendekatan historis 
dan teologis. Hasil kajian menunjukkan bahwa Wahabisme memiliki dua sisi utama: pertama, sisi 
positif yang menumbuhkan kesadaran umat untuk memurnikan ajaran tauhid; dan kedua, sisi 
negatif berupa munculnya eksklusivisme serta kecenderungan takfiri yang berpotensi 
mengganggu harmoni sosial-keagamaan. Di Indonesia, penyebaran paham ini difasilitasi oleh 
jaringan pendidikan dan dakwah Arab Saudi seperti LIPIA dan DDII. Kajian ini menegaskan 
perlunya pendekatan kritis dan kontekstual terhadap gerakan Wahabi agar tidak menimbulkan 
konflik intraumat beragama, serta mendorong penguatan Islam moderat sebagai penjaga 
keberagaman dan persatuan bangsa. 

Kata kunci: Gerakan Wahabi, Historis, Teologis, Islam, Indonesia 

 
ABSTRACT 

This study comprehensively reviews Wahhabi theology by tracing its history, teachings, and spread, 
particularly in Indonesia. The Wahhabi movement originated from the ideas of Muhammad bin Abdul 
Wahhab (1703–1792 AD) in Najd, Saudi Arabia, who promoted the purification of tawhid and the 
rejection of religious practices considered bid'ah, khurafat, and shirk. With the political support of 
the Saud family, this movement developed into the official ideology of the Kingdom of Saudi Arabia 
and then spread to various countries, including Indonesia. This study uses a qualitative method based 
on literature review, with a historical and theological approach. The results show that Wahhabism 
has two main sides: first, a positive side that fosters awareness among the people to purify the 
teachings of tawhid; and second, a negative side in the form of exclusivism and takfiri tendencies 
that have the potential to disrupt socio-religious harmony. In Indonesia, the spread of this ideology is 
facilitated by Saudi Arabian educational and da'wah networks such as LIPIA and DDII. This study 
emphasises the need for a critical and contextual approach to the Wahhabi movement in order to 
prevent intra-religious conflict, as well as encouraging the strengthening of moderate Islam as the 
guardian of diversity and national unity. 

Keywords: Wahabi Movement, Historical, Theological, Islam, Indonesia 
 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev
mailto:abidnurhuda@mhs.ptiq.ac.id


Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. 
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 93  

Pendahuluan 

Islam merupakan agama yang sempurna, diturunkan kepada Nabi Muhammad 

SAW sebagai rahmat bagi seluruh alam, dengan Al-Qur’an sebagai mukjizat abadi yang 

keasliannya tetap terjaga hingga kini. Sunnah Nabi, baik berupa ucapan, perbuatan, 

maupun ketetapan (taqrir), menjadi pedoman hidup bagi umat Islam setelah Al-Qur’an, 

terutama dalam hal-hal yang tidak dijelaskan secara eksplisit oleh teks wahyu (Rahman, 

1974). Karena itu, hadis berperan sebagai sumber hukum kedua yang melengkapi ajaran 

Al-Qur’an dan menjadi panduan moral bagi umat manusia. 

Seiring perkembangan zaman, perbedaan dalam memahami teks-teks keagamaan 

memunculkan ragam pemikiran, tafsir, dan aliran dalam Islam. Fenomena ini tidak hanya 

memperkaya khazanah keilmuan Islam, tetapi juga menghadirkan tantangan berupa 

munculnya kelompok-kelompok dengan orientasi pemahaman yang berbeda, termasuk 

gerakan fundamentalis dan liberalis. Salah satu gerakan yang paling menonjol adalah 

Wahabiyah, atau yang dikenal pula sebagai Salafisme modern. 

Gerakan Wahabi, yang lahir di Jazirah Arab pada abad ke-18, berawal dari gagasan 

reformis Muhammad bin Abdul Wahhab. Pemikiran ini menekankan pemurnian tauhid 

dan penolakan terhadap segala bentuk praktik keagamaan yang dianggap menyimpang 

dari Al-Qur’an dan Sunnah (Nasution, 1982). Wahabisme kemudian berkembang menjadi 

gerakan politik dan keagamaan yang berpengaruh setelah beraliansi dengan Muhammad 

bin Saud, pendiri Dinasti Saud. Hubungan simbiosis antara agama dan kekuasaan ini 

menjadikan Wahabisme sebagai ideologi resmi Kerajaan Arab Saudi (Mufrodi, 1997). 

Dalam konteks global, penyebaran Wahabisme memiliki implikasi yang luas. 

Ignatius (2015) menyebut fenomena ini sebagai Saudization of Southeast Asia, yaitu upaya 

sistematis Arab Saudi dalam menanamkan ideologi Wahabi ke kawasan Asia Tenggara, 

termasuk Indonesia, melalui kebijakan diplomasi keagamaan dan bantuan finansial. Dana 

besar dikucurkan untuk mendirikan lembaga pendidikan, yayasan sosial, dan beasiswa 

bagi pelajar Muslim dari berbagai negara (Winsor, 2007). 

Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia menjadi salah 

satu wilayah strategis penyebaran ideologi Wahabi. Melalui lembaga seperti Lembaga 

Ilmu Pengetahuan Islam dan Arab (LIPIA) dan Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII), 

pemikiran Wahabi diperkenalkan secara sistematis melalui pendidikan dan dakwah 

(Ubaidillah, 2012). Namun demikian, muncul pula resistensi yang cukup kuat dari kalangan 

Nahdlatul Ulama (NU) dan organisasi Islam moderat lainnya yang menilai paham Wahabi 

berpotensi menggerus nilai-nilai toleransi dan tradisi keagamaan lokal (Siradj, 2014). 

Persoalan mendasar yang diangkat dalam penelitian ini adalah bagaimana sejarah 

dan ajaran Wahabi terbentuk, bagaimana penyebarannya berlangsung hingga sampai ke 

Indonesia, serta apa dampak teologis dan sosial yang ditimbulkannya. Dengan demikian, 

studi ini tidak hanya bermaksud menggambarkan dinamika historis gerakan Wahabi, 

tetapi juga menelaah posisi ideologisnya dalam konteks keislaman Indonesia yang plural 

dan moderat. 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev


Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. 
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 94  

Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi ilmiah terhadap studi teologi 

Islam kontemporer dengan menghadirkan analisis kritis atas dinamika Wahabisme di 

Indonesia. Selain itu, hasil penelitian ini diharapkan menjadi rujukan bagi pengambil 

kebijakan dan akademisi dalam merumuskan strategi penguatan Islam moderat yang 

selaras dengan nilai-nilai kebangsaan dan kebinekaan Indonesia. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 

pustaka (library research). Data dikumpulkan dari berbagai sumber literatur, baik primer 

maupun sekunder, berupa buku, artikel ilmiah, jurnal, dan sumber daring kredibel yang 

relevan dengan topik teologi dan sejarah gerakan Wahabiyah. Analisis data dilakukan 

dengan teknik analisis isi (content analysis), melalui tiga tahapan utama: (1) reduksi data, 

yakni proses penyaringan dan pemilihan informasi penting yang relevan dengan rumusan 

masalah; (2) penyajian data, yaitu penyusunan informasi secara sistematis agar dapat 

dipahami konteksnya; dan (3) penarikan kesimpulan, berupa interpretasi terhadap 

fenomena dan korelasi antar variabel berdasarkan kerangka teoretis yang digunakan 

(Nasution, 1982). 

Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk menggali makna, ide, dan dinamika 

historis yang melatarbelakangi perkembangan Wahabisme di dunia Islam, termasuk di 

Indonesia. Kajian pustaka memungkinkan penulis menelaah data historis secara 

mendalam, menelusuri pemikiran tokoh-tokoh kunci, serta menafsirkan implikasi sosial-

teologis yang ditimbulkannya secara komprehensif (Mufrodi, 1997). 

 

Hasil dan Pembahasan 

Biografi Muhammad bin Abdul Wahhab dan Sejarah Munculnya Gerakan Wahabiyah 

Muhammad bin Abdul Wahhab lahir pada tahun 1703 M di daerah Najd, Arab 

Saudi. Ia berasal dari kabilah Bani Tamim dan merupakan putra dari Abdul Wahhab, 

seorang ulama sekaligus hakim yang dikenal sebagai pengajar hadis dan fikih bermazhab 

Hanbali di kota Huraymalah (Muhammad, 2006). Dari ayahnya, ia mempelajari dasar-dasar 

ilmu keislaman, termasuk Al-Qur’an, hadis, dan hukum Islam. 

Sejak usia muda, Abdul Wahhab dikenal memiliki kecerdasan dan semangat belajar 

yang tinggi. Ia menempuh perjalanan intelektual ke berbagai pusat ilmu seperti Makkah, 

Madinah, Basrah, dan Isfahan. Di Madinah, ia belajar kepada dua ulama terkenal, yakni 

Sulaiman al-Kurdi dan Muhammad bin Hayat al-Sindi, yang mendorongnya untuk berpikir 

kritis terhadap praktik-praktik keagamaan yang berkembang (Harun, 1982). Setelah itu, ia 

memperdalam ilmu di Basrah selama empat tahun, kemudian melanjutkan perjalanan ke 

Baghdad, di mana ia menikah dengan seorang perempuan kaya yang membantu 

mendukung aktivitas dakwahnya. 

Ketertarikannya pada teologi dan pemurnian akidah mendorongnya untuk 

mengkaji kembali konsep tauhid dalam Islam. Ia menolak segala bentuk praktik 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev


Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. 
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 95  

keagamaan yang menurutnya tidak memiliki landasan dalam Al-Qur’an dan Sunnah, 

seperti tawassul kepada wali, tabarruk di makam orang saleh, atau penghormatan 

terhadap situs-situs keramat. Pandangan ini ia tuangkan dalam karya monumentalnya 

Kitab at-Tauhid, yang menjadi dasar ideologis gerakan Wahabiyah. 

Gerakan ini memperoleh kekuatan politik setelah Abdul Wahhab beraliansi dengan 

Muhammad bin Saud, penguasa Dar’iyyah. Kolaborasi antara dakwah dan kekuasaan ini 

melahirkan cikal bakal Kerajaan Arab Saudi modern, di mana ideologi Wahabi dijadikan 

landasan keagamaan negara (Mufrodi, 1997). Melalui kekuatan militer dan dukungan 

politik, dakwah Abdul Wahhab menyebar ke seluruh Jazirah Arab dan menjadi salah satu 

gerakan reformasi Islam paling berpengaruh pada abad ke-18. 

Meski pada awalnya ditentang oleh banyak ulama, termasuk oleh saudaranya 

sendiri, Sulaiman bin Abdul Wahhab, ide-ide pemurnian yang dibawa Muhammad bin 

Abdul Wahhab kemudian diikuti oleh sebagian masyarakat Najd. Ia wafat di Dar’iyyah 

pada tahun 1792 M, meninggalkan warisan intelektual berupa pemikiran tauhid yang 

radikal dalam menolak segala bentuk syirik dan bid‘ah. Gerakan yang semula bersifat lokal 

akhirnya menjadi global berkat dukungan politik dinasti Saud, hingga menyebar ke Mesir, 

India, Afrika, dan Asia Tenggara, termasuk Indonesia (Idahram, 2011). 

 

Konsep dan Ajaran Pokok Wahabiyah 

Gerakan Wahabi muncul pada abad ke-18 sebagai upaya untuk memurnikan ajaran 

Islam dari praktik yang dianggap menyimpang. Ajarannya sangat dipengaruhi oleh 

pemikiran Ibnu Taimiyah dan mazhab Hanbali, yang menekankan prinsip kembali kepada 

Al-Qur’an dan Sunnah secara literal (Shah, 2001). Pokok-pokok ajaran Wahabi meliputi 

beberapa prinsip utama, yaitu: 

Tauhid sebagai fondasi utama keimanan. Penganut Wahabi menegaskan keesaan 

Allah dalam segala aspek kehidupan (tauhid murni), sehingga menyebut diri mereka al-

Muwahhidun atau kaum pemonoteis sejati. Kembali kepada sumber Islam yang otentik, 

yakni Al-Qur’an dan Sunnah, dengan menolak segala bentuk interpretasi yang dianggap 

tidak berdasar. Pemisahan antara iman dan amal tidak diperkenankan, sebab keimanan 

harus diwujudkan melalui ketaatan dan perbuatan nyata. Penolakan terhadap bid‘ah, 

takhayul, dan khurafat, termasuk praktik tawassul dan tabarruk yang dianggap mengarah 

pada syirik. Penerapan hukum Islam secara murni, termasuk dalam sistem pemerintahan 

dan kehidupan sosial masyarakat (Az-Zahawi, 2005). 

Dalam teologi Wahabiyah, tauhid dipahami sebagai pengesaan Allah dalam tiga 

dimensi utama: 

1. Tauhid Uluhiyyah, yakni keyakinan bahwa hanya Allah yang layak disembah. 

2. Tauhid Rububiyyah, yaitu pengakuan bahwa Allah adalah pencipta, pemelihara, 

dan pengatur alam semesta. 

3. Tauhid Asma wa Sifat, yakni penetapan nama dan sifat Allah sebagaimana 

disebutkan dalam Al-Qur’an tanpa tasybih (penyerupaan) atau ta‘thil (peniadaan). 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev


Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. 
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 96  

Beberapa ulama Wahabi menambahkan satu kategori lagi, yaitu Tauhid Af‘al, yang 

menekankan bahwa segala perbuatan dan kehendak manusia sepenuhnya berada di 

bawah kekuasaan Allah (Wahhab, 2007). Tujuan akhir dari ajaran ini adalah membebaskan 

umat Islam dari bentuk kemusyrikan dan kultus individu. Dalam pandangan Wahabi, 

segala bentuk pemujaan terhadap tokoh agama, penghormatan berlebihan kepada wali, 

atau pengagungan terhadap benda keramat dianggap sebagai pelanggaran terhadap 

kemurnian tauhid (Subhani, 2007). 

Namun demikian, doktrin purifikasi yang keras ini seringkali menimbulkan gesekan 

teologis dengan kelompok Islam lain. Kaum Wahabi cenderung menolak konsep taklid 

terhadap mazhab dan menganggap ijtihad harus dilakukan secara langsung berdasarkan 

teks-teks Al-Qur’an dan hadis. Hal ini membuat gerakan mereka dikenal sangat 

skripturalis, konservatif, dan eksklusif dalam beragama (Affan, 2016). Di sisi lain, 

pandangan ini juga memunculkan kesadaran baru di kalangan umat Islam untuk meninjau 

kembali dasar-dasar keagamaan yang selama ini diwarnai oleh tradisi dan kebiasaan lokal. 

Dengan demikian, Wahabisme berperan ganda—sebagai gerakan reformasi teologis 

sekaligus sebagai pemicu polemik intraumat Islam. 

 

Dampak dan Hikmah Teologi Wahabiyah 

Pemikiran Wahabiyah membawa pengaruh besar dalam dinamika teologi dan 

praktik keagamaan umat Islam. Secara umum, dampaknya dapat dikelompokkan ke 

dalam dua sisi utama: dampak positif dan dampak negatif. Salah satu dampak konstruktif 

dari munculnya Wahabisme ialah upaya revitalisasi ajaran tauhid. Gerakan ini mendorong 

umat Islam untuk kembali kepada kemurnian ajaran Islam sebagaimana yang diajarkan 

Nabi Muhammad SAW dan generasi salafus shalih (Taimiyah, 2002). Kesadaran tauhid 

yang diperkuat oleh Wahabisme menegaskan pentingnya orientasi ibadah hanya kepada 

Allah dan menolak segala bentuk perantara yang dapat mengarah pada kemusyrikan. 

Selain itu, Wahabisme juga menumbuhkan etos intelektual dan semangat tajdid 

(pembaruan). Melalui penekanan pada ijtihad langsung terhadap sumber primer Islam, 

gerakan ini mengajak umat untuk berpikir kritis dan tidak bergantung sepenuhnya pada 

tradisi taklid buta terhadap mazhab tertentu (Affan, 2016). Dalam konteks sosial, gerakan 

Wahabi turut menumbuhkan disiplin moral dan kesadaran hukum Islam dalam kehidupan 

masyarakat, terutama di wilayah-wilayah yang telah lama terpengaruh budaya sinkretis. 

Gerakan Wahabi juga berperan dalam membangkitkan semangat jihad dan 

kebangkitan politik Islam. Pada masa awal, aliansi antara Muhammad bin Abdul Wahhab 

dan Muhammad bin Saud membentuk struktur kekuasaan Islam yang berbasis pada 

ajaran tauhid murni. Semangat ini kemudian mengilhami sejumlah gerakan reformis di 

dunia Islam, seperti Sanusiyah di Libya, Mahdiyah di Sudan, dan Paderi di Sumatera Barat 

(Mufrodi, 1997). 

Namun, di balik kontribusinya terhadap pembaruan keagamaan, Wahabisme juga 

menimbulkan sejumlah problem teologis dan sosial yang serius. Pemahaman literal 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev


Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. 
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 97  

terhadap teks agama menyebabkan sikap eksklusivisme dan rigiditas dalam beragama. 

Kaum Wahabi sering menolak perbedaan pendapat dan menganggap kelompok lain yang 

tidak sejalan sebagai pelaku bid‘ah, bahkan kafir (Subhani, 2007). Sikap takfiri ini 

menimbulkan ketegangan internal di tubuh umat Islam dan menciptakan polarisasi antara 

kelompok konservatif dan tradisionalis. Dalam konteks yang lebih luas, sebagian pengikut 

Wahabi ekstrem menjadikan ideologi tersebut sebagai justifikasi bagi tindakan kekerasan 

atas nama agama. Hal ini terlihat dalam kemunculan kelompok-kelompok radikal di Timur 

Tengah dan Asia Selatan yang mengklaim berafiliasi dengan semangat purifikasi Islam 

(Idahram, 2011). 

Selain itu, pandangan Wahabi yang cenderung menolak tradisi lokal menyebabkan 

terjadinya benturan budaya di berbagai wilayah Muslim. Praktik keagamaan seperti ziarah 

kubur, peringatan maulid, atau tahlilan—yang telah menjadi bagian integral dari Islam 

Nusantara—seringkali dianggap sesat oleh kelompok Wahabi (Siradj, 2014). Penolakan ini 

tidak hanya menimbulkan konflik teologis, tetapi juga berpotensi mengikis akar budaya 

Islam Indonesia yang moderat dan inklusif. 

 

Hikmah dari Teologi Wahabi 

Meskipun menimbulkan kontroversi, keberadaan Wahabisme dapat dipahami 

sebagai bagian dari dinamika internal Islam dalam merespons tantangan zaman. Secara 

historis, setiap periode kebangkitan Islam selalu diwarnai oleh munculnya gerakan 

purifikasi yang berupaya mengembalikan kemurnian akidah. Dengan demikian, 

Wahabisme dapat dipandang sebagai reaksi teologis terhadap stagnasi pemikiran Islam 

yang terjadi pada masa kejatuhan kekhalifahan Abbasiyah (Rahman, 1974). 

Hikmah yang dapat diambil dari gerakan ini adalah perlunya reorientasi 

pemahaman agama secara kontekstual, yakni memadukan semangat purifikasi dengan 

kearifan lokal dan nilai-nilai kemanusiaan universal. Pendekatan semacam ini dapat 

menjaga keseimbangan antara kemurnian tauhid dan toleransi sosial, sehingga ajaran 

Islam tetap relevan dalam kehidupan modern. 

 

Perkembangan dan Pengaruh Gerakan Wahabi di Indonesia 

Masuknya paham Wahabi ke Indonesia tidak dapat dilepaskan dari arus globalisasi 

keagamaan yang melibatkan peran Arab Saudi sebagai pusat dunia Islam. Sejak awal abad 

ke-20, hubungan antara ulama Nusantara dengan Timur Tengah semakin intens, terutama 

melalui jalur haji dan pendidikan. Beberapa pelajar Indonesia yang menimba ilmu di 

Makkah dan Madinah membawa pulang gagasan-gagasan reformis dari Timur Tengah, 

termasuk ide-ide Wahabi (Ubaidillah, 2012). 

Salah satu bentuk nyata penyebaran ini adalah berdirinya Lembaga Ilmu 

Pengetahuan Islam dan Arab (LIPIA) di Jakarta, yang merupakan cabang dari Universitas 

Imam Muhammad bin Saud di Riyadh. Melalui lembaga ini, Arab Saudi menanamkan 

ideologi Salafi-Wahabi kepada generasi muda Muslim Indonesia melalui kurikulum yang 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev


Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. 
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 98  

berorientasi pada teologi Hanbali dan metode literalistik dalam penafsiran teks (Winsor, 

2007). Selain LIPIA, Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII) yang didirikan oleh 

Mohammad Natsir pada 1967 juga berperan penting dalam memperluas jaringan 

Wahabisme di Indonesia. DDII menjadi saluran utama distribusi beasiswa ke universitas-

universitas di Arab Saudi serta penyebaran buku-buku karya ulama Salafi. 

Meskipun memiliki jaringan kuat, penyebaran Wahabisme di Indonesia tidak 

berlangsung tanpa hambatan. Mayoritas masyarakat Muslim Indonesia telah lama 

berpegang pada tradisi Islam Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) yang moderat, sehingga 

ide-ide Wahabi sering mendapat penolakan. Organisasi seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan 

Muhammadiyah memiliki posisi yang berbeda dalam meresponsnya: NU menolak 

pendekatan Wahabi karena dinilai menafikan tradisi lokal, sedangkan Muhammadiyah 

bersinggungan dalam hal purifikasi ibadah, tetapi tetap menolak sikap ekstrem (Siradj, 

2014). 

Dalam konteks sosial-politik, Wahabisme juga berpengaruh terhadap munculnya 

kelompok Islam transnasional di Indonesia, seperti Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) dan 

Salafi Haraki, yang mengusung ideologi kembali kepada sistem khilafah dan penerapan 

hukum Islam secara total. Namun demikian, tidak semua pengikut Salafi bersifat politis; 

sebagian besar bersifat apolitis dan fokus pada aspek dakwah moral (Affan, 2016). 

Wahabisme memberikan pengaruh signifikan terhadap transformasi wacana 

keislaman di Indonesia. Di satu sisi, ia memperkaya khazanah intelektual Islam dan 

memperkuat komitmen terhadap kemurnian ajaran tauhid. Namun di sisi lain, paham ini 

juga menantang model keberagamaan khas Indonesia yang mengedepankan toleransi, 

inklusivitas, dan penghargaan terhadap budaya lokal. Fenomena ini menunjukkan bahwa 

keberagaman pemikiran Islam di Indonesia tidak dapat dilepaskan dari interaksi global 

dan lokal (glocalization of Islam). Tantangan ke depan bagi umat Islam Indonesia adalah 

bagaimana menyeimbangkan semangat purifikasi yang dibawa Wahabisme dengan nilai-

nilai kebinekaan yang menjadi fondasi kebangsaan. 

 

Kesimpulan 

Gerakan Wahabiyah merupakan fenomena penting dalam sejarah Islam modern 

yang lahir dari semangat reformasi keagamaan pada abad ke-18. Melalui pemikiran 

Muhammad bin Abdul Wahhab, gerakan ini menekankan pemurnian tauhid, penolakan 

terhadap segala bentuk bid‘ah, dan ajakan untuk kembali kepada Al-Qur’an dan Sunnah 

secara literal. Kolaborasinya dengan kekuasaan politik Dinasti Saud menjadikan 

Wahabisme bukan hanya gerakan teologis, tetapi juga ideologi negara yang berpengaruh 

luas di dunia Islam. Dalam konteks global, Wahabisme berperan ganda. Di satu sisi, ia 

membangkitkan kesadaran umat terhadap pentingnya kemurnian akidah, menumbuhkan 

semangat ijtihad, serta memperkuat komitmen terhadap syariat Islam. Namun di sisi lain, 

pemahaman yang cenderung rigid dan eksklusif memunculkan problem baru, seperti 

sikap takfiri, konflik intraumat, dan penolakan terhadap tradisi lokal. Fenomena ini 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev


Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. 
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 99  

menunjukkan bahwa purifikasi teologi tanpa disertai kedalaman spiritual dan keterbukaan 

kultural dapat menimbulkan ketegangan dalam kehidupan sosial keagamaan. 

Penyebaran Wahabisme ke Indonesia berlangsung melalui jalur pendidikan, 

dakwah, dan diplomasi keagamaan Arab Saudi. Lembaga seperti LIPIA dan DDII menjadi 

instrumen utama dalam mentransfer ideologi tersebut. Walau demikian, pengaruhnya 

tidak serta-merta menggantikan wajah Islam Indonesia yang dikenal moderat, toleran, 

dan kontekstual. Tradisi Islam Nusantara, yang berakar pada tasawuf dan budaya lokal, 

menjadi penyeimbang terhadap rigiditas teologis Wahabisme. 

Dengan demikian, diperlukan pendekatan kritis dan dialogis dalam memahami 

gerakan Wahabi. Semangat purifikasi yang dibawanya hendaknya dipahami secara 

proporsional—yakni menjaga kemurnian akidah tanpa menafikan keragaman ekspresi 

keislaman. Penguatan Islam wasathiyah (moderat) menjadi kunci utama untuk menjaga 

keseimbangan antara kemurnian tauhid dan keberagaman budaya, sehingga Islam di 

Indonesia tetap rahmatan lil-‘alamin, selaras dengan nilai-nilai Pancasila dan kebinekaan 

nasional. 

 

Daftar Pustaka 

Affan, M. (2016). Gerakan Salafi dan Pengaruhnya terhadap Wacana Keislaman 

Kontemporer. Jakarta: Prenada Media Group. 

Az-Zahawi, M. (2005). Refutasi terhadap Ajaran Wahabi. Beirut: Dar al-Kutub al-Islamiyyah. 

Harun, N. (1982). Gerakan Pembaharuan dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 

Idahram. (2011). Sejarah Berdarah Sekte Salafi Wahabi. Yogyakarta: LKiS. 

Ignatius, J. (2015). Saudization of Southeast Asia: Religion and Diplomacy of Saudi Arabia. 

Kuala Lumpur: IIUM Press. 

Mufrodi, A. (1997). Islam di Kawasan Kebudayaan Arab. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Muhammad, A. (2006). Pemikiran Teologis Muhammad bin Abdul Wahhab. Riyadh: Dar as-

Salafiyyah. 

Nasution, H. (1982). Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Jakarta: UI 

Press. 

Rahman, F. (1974). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: University of Chicago Press. 

Shah, M. (2001). The Salafi Movement and the Purification of Faith. Cairo: Al-Azhar 

Publications. 

Siradj, S. (2014). Islam Nusantara: Jalan Tengah Keislaman Indonesia. Jakarta: PBNU Press. 

Subhani, J. (2007). Kritik terhadap Faham Wahabi. Qom: Al-Huda Publication. 

Taimiyah, I. (2002). Majmu’ al-Fatawa. Riyadh: Dar al-Watan. 

Ubaidillah, A. (2012). Islam Transnasional dan Pengaruhnya di Indonesia. Jakarta: Rajawali 

Pers. 

Wahhab, M. A. (2007). Kitab at-Tauhid. Riyadh: Maktabah Dar as-Salafiyyah. 

Winsor, P. (2007). The Spread of Wahhabi Ideology in Southeast Asia. Singapore: ISEA 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev

