JISRev: Vol. 1, No. 2 (2025), p 92-99
JISRev: Journal of Islamic Studies Review E-ISSN: 3110-3324
Journal of

Islamic Studies

Review

Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis dalam Konteks
Keislaman Indonesia

Khoirun Nisa’ Nur Aini', Abid Nurhuda?, Ali Anhar Syi’bul Huda3, Inamul Hasan Ansori#4
"Universitas Nahdlatul Ulama Surakarta, Indonesia, ? Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia
3 Universitas Pendidikan Indonesia Bandung, Indonesia, 4 Al Azhar University, Egypt
Email Konfirmasi: abidnurhuda@mbhs.ptig.ac.id

ABSTRAK

Kajian ini mengulas secara komprehensif tentang teologi Wahabiyah dengan menelusuri sejarah,
ajaran, serta proses penyebarannya, khususnya di Indonesia. Gerakan Wahabi berakar dari
pemikiran Muhammad bin Abdul Wahhab (1703-1792 M) di Najd, Arab Saudi, yang mengusung ide
purifikasi tauhid dan penolakan terhadap praktik keagamaan yang dianggap bid’ah, khurafat,
serta syirik. Melalui dukungan politik keluarga Saud, gerakan ini berkembang menjadi ideologi
resmi Kerajaan Arab Saudi dan kemudian menyebar ke berbagai negara, termasuk Indonesia.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi pustaka, dengan pendekatan historis
dan teologis. Hasil kajian menunjukkan bahwa Wahabisme memiliki dua sisi utama: pertama, sisi
positif yang menumbuhkan kesadaran umat untuk memurnikan ajaran tauhid; dan kedua, sisi
negatif berupa munculnya eksklusivisme serta kecenderungan takfiri yang berpotensi
mengganggu harmoni sosial-keagamaan. Di Indonesia, penyebaran paham ini difasilitasi oleh
jaringan pendidikan dan dakwah Arab Saudi seperti LIPIA dan DDII. Kajian ini menegaskan
perlunya pendekatan kritis dan kontekstual terhadap gerakan Wahabi agar tidak menimbulkan
konflik intraumat beragama, serta mendorong penguatan Islam moderat sebagai penjaga
keberagaman dan persatuan bangsa.

Kata kunci: Gerakan Wahabi, Historis, Teologis, Islam, Indonesia

ABSTRACT

This study comprehensively reviews Wahhabi theology by tracing its history, teachings, and spread,
particularly in Indonesia. The Wahhabi movement originated from the ideas of Muhammad bin Abdul
Wahhab (1703-1792 AD) in Najd, Saudi Arabia, who promoted the purification of tawhid and the
rejection of religious practices considered bid'ah, khurafat, and shirk. With the political support of
the Saud family, this movement developed into the official ideology of the Kingdom of Saudi Arabia
and then spread to various countries, including Indonesia. This study uses a qualitative method based
on literature review, with a historical and theological approach. The results show that Wahhabism
has two main sides: first, a positive side that fosters awareness among the people to purify the
teachings of tawhid; and second, a negative side in the form of exclusivism and takfiri tendencies
that have the potential to disrupt socio-religious harmony. In Indonesia, the spread of this ideology is
facilitated by Saudi Arabian educational and da'wah networks such as LIPIA and DDII. This study
emphasises the need for a critical and contextual approach to the Wahhabi movement in order to
prevent intra-religious conflict, as well as encouraging the strengthening of moderate Islam as the
guardian of diversity and national unity.

Keywords: Wahabi Movement, Historical, Theological, Islam, Indonesia

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 |92



https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev
mailto:abidnurhuda@mhs.ptiq.ac.id

Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. JISRev:
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis ... Journal of Islamic Studies Review

Pendahuluan

Islam merupakan agama yang sempurna, diturunkan kepada Nabi Muhammad
SAW sebagai rahmat bagi seluruh alam, dengan Al-Qur’an sebagai mukjizat abadi yang
keasliannya tetap terjaga hingga kini. Sunnah Nabi, baik berupa ucapan, perbuatan,
maupun ketetapan (taqrir), menjadi pedoman hidup bagi umat Islam setelah Al-Qur’an,
terutama dalam hal-hal yang tidak dijelaskan secara eksplisit oleh teks wahyu (Rahman,
1974). Karena itu, hadis berperan sebagai sumber hukum kedua yang melengkapi ajaran
Al-Qur’an dan menjadi panduan moral bagi umat manusia.

Seiring perkembangan zaman, perbedaan dalam memahami teks-teks keagamaan
memunculkan ragam pemikiran, tafsir, dan aliran dalam Islam. Fenomena ini tidak hanya
memperkaya khazanah keilmuan Islam, tetapi juga menghadirkan tantangan berupa
munculnya kelompok-kelompok dengan orientasi pemahaman yang berbeda, termasuk
gerakan fundamentalis dan liberalis. Salah satu gerakan yang paling menonjol adalah
Wahabiyah, atau yang dikenal pula sebagai Salafisme modern.

Gerakan Wahabi, yang lahir di Jazirah Arab pada abad ke-18, berawal dari gagasan
reformis Muhammad bin Abdul Wahhab. Pemikiran ini menekankan pemurnian tauhid
dan penolakan terhadap segala bentuk praktik keagamaan yang dianggap menyimpang
dari Al-Qur’an dan Sunnah (Nasution, 1982). Wahabisme kemudian berkembang menjadi
gerakan politik dan keagamaan yang berpengaruh setelah beraliansi dengan Muhammad
bin Saud, pendiri Dinasti Saud. Hubungan simbiosis antara agama dan kekuasaan ini
menjadikan Wahabisme sebagai ideologi resmi Kerajaan Arab Saudi (Mufrodi, 1997).

Dalam konteks global, penyebaran Wahabisme memiliki implikasi yang luas.
Ignatius (2015) menyebut fenomena ini sebagai Saudization of Southeast Asia, yaitu upaya
sistematis Arab Saudi dalam menanamkan ideologi Wahabi ke kawasan Asia Tenggara,
termasuk Indonesia, melalui kebijakan diplomasi keagamaan dan bantuan finansial. Dana
besar dikucurkan untuk mendirikan lembaga pendidikan, yayasan sosial, dan beasiswa
bagi pelajar Muslim dari berbagai negara (Winsor, 2007).

Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia menjadi salah
satu wilayah strategis penyebaran ideologi Wahabi. Melalui lembaga seperti Lembaga
[Imu Pengetahuan Islam dan Arab (LIPIA) dan Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII),
pemikiran Wahabi diperkenalkan secara sistematis melalui pendidikan dan dakwah
(Ubaidillah, 2012). Namun demikian, muncul pula resistensi yang cukup kuat dari kalangan
Nahdlatul Ulama (NU) dan organisasi Islam moderat lainnya yang menilai paham Wahabi
berpotensi menggerus nilai-nilai toleransi dan tradisi keagamaan lokal (Siradj, 2014).

Persoalan mendasar yang diangkat dalam penelitian ini adalah bagaimana sejarah
dan ajaran Wahabi terbentuk, bagaimana penyebarannya berlangsung hingga sampai ke
Indonesia, serta apa dampak teologis dan sosial yang ditimbulkannya. Dengan demikian,
studi ini tidak hanya bermaksud menggambarkan dinamika historis gerakan Wahabi,
tetapi juga menelaah posisi ideologisnya dalam konteks keislaman Indonesia yang plural
dan moderat.

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 93


https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev

Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. JISRev:
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis ... Journal of Islamic Studies Review

Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi ilmiah terhadap studi teologi
Islam kontemporer dengan menghadirkan analisis kritis atas dinamika Wahabisme di
Indonesia. Selain itu, hasil penelitian ini diharapkan menjadi rujukan bagi pengambil
kebijakan dan akademisi dalam merumuskan strategi penguatan Islam moderat yang
selaras dengan nilai-nilai kebangsaan dan kebinekaan Indonesia.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi
pustaka (library research). Data dikumpulkan dari berbagai sumber literatur, baik primer
maupun sekunder, berupa buku, artikel ilmiah, jurnal, dan sumber daring kredibel yang
relevan dengan topik teologi dan sejarah gerakan Wahabiyah. Analisis data dilakukan
dengan teknik analisis isi (content analysis), melalui tiga tahapan utama: (1) reduksi data,
yakni proses penyaringan dan pemilihan informasi penting yang relevan dengan rumusan
masalah; (2) penyajian data, yaitu penyusunan informasi secara sistematis agar dapat
dipahami konteksnya; dan (3) penarikan kesimpulan, berupa interpretasi terhadap
fenomena dan korelasi antar variabel berdasarkan kerangka teoretis yang digunakan
(Nasution, 1982).

Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk menggali makna, ide, dan dinamika
historis yang melatarbelakangi perkembangan Wahabisme di dunia Islam, termasuk di
Indonesia. Kajian pustaka memungkinkan penulis menelaah data historis secara
mendalam, menelusuri pemikiran tokoh-tokoh kunci, serta menafsirkan implikasi sosial-
teologis yang ditimbulkannya secara komprehensif (Mufrodi, 1997).

Hasil dan Pembahasan
Biografi Muhammad bin Abdul Wahhab dan Sejarah Munculnya Gerakan Wahabiyah

Muhammad bin Abdul Wahhab lahir pada tahun 1703 M di daerah Najd, Arab
Saudi. la berasal dari kabilah Bani Tamim dan merupakan putra dari Abdul Wahhab,
seorang ulama sekaligus hakim yang dikenal sebagai pengajar hadis dan fikih bermazhab
Hanbali di kota Huraymalah (Muhammad, 2006). Dari ayahnya, ia mempelajari dasar-dasar
ilmu keislaman, termasuk Al-Qur’an, hadis, dan hukum Islam.

Sejak usia muda, Abdul Wahhab dikenal memiliki kecerdasan dan semangat belajar
yang tinggi. la menempuh perjalanan intelektual ke berbagai pusat ilmu seperti Makkah,
Madinah, Basrah, dan Isfahan. Di Madinah, ia belajar kepada dua ulama terkenal, yakni
Sulaiman al-Kurdi dan Muhammad bin Hayat al-Sindi, yang mendorongnya untuk berpikir
kritis terhadap praktik-praktik keagamaan yang berkembang (Harun, 1982). Setelah itu, ia
memperdalam ilmu di Basrah selama empat tahun, kemudian melanjutkan perjalanan ke
Baghdad, di mana ia menikah dengan seorang perempuan kaya yang membantu
mendukung aktivitas dakwahnya.

Ketertarikannya pada teologi dan pemurnian akidah mendorongnya untuk
mengkaji kembali konsep tauhid dalam Islam. la menolak segala bentuk praktik

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 94


https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev

Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. JISRev:
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis ... Journal of Islamic Studies Review

keagamaan yang menurutnya tidak memiliki landasan dalam Al-Qur’an dan Sunnah,
seperti tawassul kepada wali, tabarruk di makam orang saleh, atau penghormatan
terhadap situs-situs keramat. Pandangan ini ia tuangkan dalam karya monumentalnya
Kitab at-Tauhid, yang menjadi dasar ideologis gerakan Wahabiyah.

Gerakan ini memperoleh kekuatan politik setelah Abdul Wahhab beraliansi dengan
Muhammad bin Saud, penguasa Dar’iyyah. Kolaborasi antara dakwah dan kekuasaan ini
melahirkan cikal bakal Kerajaan Arab Saudi modern, di mana ideologi Wahabi dijadikan
landasan keagamaan negara (Mufrodi, 1997). Melalui kekuatan militer dan dukungan
politik, dakwah Abdul Wahhab menyebar ke seluruh Jazirah Arab dan menjadi salah satu
gerakan reformasi Islam paling berpengaruh pada abad ke-18.

Meski pada awalnya ditentang oleh banyak ulama, termasuk oleh saudaranya
sendiri, Sulaiman bin Abdul Wahhab, ide-ide pemurnian yang dibawa Muhammad bin
Abdul Wahhab kemudian diikuti oleh sebagian masyarakat Najd. la wafat di Dar’iyyah
pada tahun 1792 M, meninggalkan warisan intelektual berupa pemikiran tauhid yang
radikal dalam menolak segala bentuk syirik dan bid‘ah. Gerakan yang semula bersifat lokal
akhirnya menjadi global berkat dukungan politik dinasti Saud, hingga menyebar ke Mesir,
India, Afrika, dan Asia Tenggara, termasuk Indonesia (Idahram, 2011).

Konsep dan Ajaran Pokok Wahabiyah
Gerakan Wahabi muncul pada abad ke-18 sebagai upaya untuk memurnikan ajaran
Islam dari praktik yang dianggap menyimpang. Ajarannya sangat dipengaruhi oleh
pemikiran Ibnu Taimiyah dan mazhab Hanbali, yang menekankan prinsip kembali kepada
Al-Quran dan Sunnah secara literal (Shah, 2001). Pokok-pokok ajaran Wahabi meliputi
beberapa prinsip utama, yaitu:
Tauhid sebagai fondasi utama keimanan. Penganut Wahabi menegaskan keesaan
Allah dalam segala aspek kehidupan (tauhid murni), sehingga menyebut diri mereka al-
Muwahhidun atau kaum pemonoteis sejati. Kembali kepada sumber Islam yang otentik,
yakni Al-Qur’an dan Sunnah, dengan menolak segala bentuk interpretasi yang dianggap
tidak berdasar. Pemisahan antara iman dan amal tidak diperkenankan, sebab keimanan
harus diwujudkan melalui ketaatan dan perbuatan nyata. Penolakan terhadap bid‘ah,
takhayul, dan khurafat, termasuk praktik tawassul dan tabarruk yang dianggap mengarah
pada syirik. Penerapan hukum Islam secara murni, termasuk dalam sistem pemerintahan
dan kehidupan sosial masyarakat (Az-Zahawi, 2005).
Dalam teologi Wahabiyah, tauhid dipahami sebagai pengesaan Allah dalam tiga
dimensi utama:
1. Tauhid Uluhiyyah, yakni keyakinan bahwa hanya Allah yang layak disembah.
2. Tauhid Rububiyyah, yaitu pengakuan bahwa Allah adalah pencipta, pemelihara,
dan pengatur alam semesta.
3. Tauhid Asma wa Sifat, yakni penetapan nama dan sifat Allah sebagaimana
disebutkan dalam Al-Qur’an tanpa tasybih (penyerupaan) atau ta‘thil (peniadaan).

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 95


https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev

Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. JISRev:
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis ... Journal of Islamic Studies Review

Beberapa ulama Wahabi menambahkan satu kategori lagi, yaitu Tauhid Af‘al, yang
menekankan bahwa segala perbuatan dan kehendak manusia sepenuhnya berada di
bawah kekuasaan Allah (Wahhab, 2007). Tujuan akhir dari ajaran ini adalah membebaskan
umat Islam dari bentuk kemusyrikan dan kultus individu. Dalam pandangan Wahabi,
segala bentuk pemujaan terhadap tokoh agama, penghormatan berlebihan kepada wali,
atau pengagungan terhadap benda keramat dianggap sebagai pelanggaran terhadap
kemurnian tauhid (Subhani, 2007).

Namun demikian, doktrin purifikasi yang keras ini seringkali menimbulkan gesekan
teologis dengan kelompok Islam lain. Kaum Wahabi cenderung menolak konsep taklid
terhadap mazhab dan menganggap ijtihad harus dilakukan secara langsung berdasarkan
teks-teks Al-Qur'an dan hadis. Hal ini membuat gerakan mereka dikenal sangat
skripturalis, konservatif, dan eksklusif dalam beragama (Affan, 2016). Di sisi lain,
pandangan ini juga memunculkan kesadaran baru di kalangan umat Islam untuk meninjau
kembali dasar-dasar keagamaan yang selama ini diwarnai oleh tradisi dan kebiasaan lokal.
Dengan demikian, Wahabisme berperan ganda—sebagai gerakan reformasi teologis
sekaligus sebagai pemicu polemik intraumat Islam.

Dampak dan Hikmah Teologi Wahabiyah

Pemikiran Wahabiyah membawa pengaruh besar dalam dinamika teologi dan
praktik keagamaan umat Islam. Secara umum, dampaknya dapat dikelompokkan ke
dalam dua sisi utama: dampak positif dan dampak negatif. Salah satu dampak konstruktif
dari munculnya Wahabisme ialah upaya revitalisasi ajaran tauhid. Gerakan ini mendorong
umat Islam untuk kembali kepada kemurnian ajaran Islam sebagaimana yang diajarkan
Nabi Muhammad SAW dan generasi salafus shalih (Taimiyah, 2002). Kesadaran tauhid
yang diperkuat oleh Wahabisme menegaskan pentingnya orientasi ibadah hanya kepada
Allah dan menolak segala bentuk perantara yang dapat mengarah pada kemusyrikan.

Selain itu, Wahabisme juga menumbuhkan etos intelektual dan semangat tajdid
(pembaruan). Melalui penekanan pada ijtihad langsung terhadap sumber primer Islam,
gerakan ini mengajak umat untuk berpikir kritis dan tidak bergantung sepenuhnya pada
tradisi taklid buta terhadap mazhab tertentu (Affan, 2016). Dalam konteks sosial, gerakan
Wahabi turut menumbuhkan disiplin moral dan kesadaran hukum Islam dalam kehidupan
masyarakat, terutama di wilayah-wilayah yang telah lama terpengaruh budaya sinkretis.

Gerakan Wahabi juga berperan dalam membangkitkan semangat jihad dan
kebangkitan politik Islam. Pada masa awal, aliansi antara Muhammad bin Abdul Wahhab
dan Muhammad bin Saud membentuk struktur kekuasaan Islam yang berbasis pada
ajaran tauhid murni. Semangat ini kemudian mengilhami sejumlah gerakan reformis di
dunia Islam, seperti Sanusiyah di Libya, Mahdiyah di Sudan, dan Paderi di Sumatera Barat
(Mufrodi, 1997).

Namun, di balik kontribusinya terhadap pembaruan keagamaan, Wahabisme juga
menimbulkan sejumlah problem teologis dan sosial yang serius. Pemahaman literal

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 96


https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev

Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. JISRev:
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis ... Journal of Islamic Studies Review

terhadap teks agama menyebabkan sikap eksklusivisme dan rigiditas dalam beragama.
Kaum Wahabi sering menolak perbedaan pendapat dan menganggap kelompok lain yang
tidak sejalan sebagai pelaku bid‘ah, bahkan kafir (Subhani, 2007). Sikap takfiri ini
menimbulkan ketegangan internal di tubuh umat Islam dan menciptakan polarisasi antara
kelompok konservatif dan tradisionalis. Dalam konteks yang lebih luas, sebagian pengikut
Wahabi ekstrem menjadikan ideologi tersebut sebagai justifikasi bagi tindakan kekerasan
atas nama agama. Hal ini terlihat dalam kemunculan kelompok-kelompok radikal di Timur
Tengah dan Asia Selatan yang mengklaim berafiliasi dengan semangat purifikasi Islam
(Idahram, 2011).

Selain itu, pandangan Wahabi yang cenderung menolak tradisi lokal menyebabkan
terjadinya benturan budaya di berbagai wilayah Muslim. Praktik keagamaan seperti ziarah
kubur, peringatan maulid, atau tahlilan—yang telah menjadi bagian integral dari Islam
Nusantara—seringkali dianggap sesat oleh kelompok Wahabi (Siradj, 2014). Penolakan ini
tidak hanya menimbulkan konflik teologis, tetapi juga berpotensi mengikis akar budaya
Islam Indonesia yang moderat dan inklusif.

Hikmah dari Teologi Wahabi

Meskipun menimbulkan kontroversi, keberadaan Wahabisme dapat dipahami
sebagai bagian dari dinamika internal Islam dalam merespons tantangan zaman. Secara
historis, setiap periode kebangkitan Islam selalu diwarnai oleh munculnya gerakan
purifikasi yang berupaya mengembalikan kemurnian akidah. Dengan demikian,
Wahabisme dapat dipandang sebagai reaksi teologis terhadap stagnasi pemikiran Islam
yang terjadi pada masa kejatuhan kekhalifahan Abbasiyah (Rahman, 1974).

Hikmah yang dapat diambil dari gerakan ini adalah perlunya reorientasi
pemahaman agama secara kontekstual, yakni memadukan semangat purifikasi dengan
kearifan lokal dan nilai-nilai kemanusiaan universal. Pendekatan semacam ini dapat
menjaga keseimbangan antara kemurnian tauhid dan toleransi sosial, sehingga ajaran
Islam tetap relevan dalam kehidupan modern.

Perkembangan dan Pengaruh Gerakan Wahabi di Indonesia

Masuknya paham Wahabi ke Indonesia tidak dapat dilepaskan dari arus globalisasi
keagamaan yang melibatkan peran Arab Saudi sebagai pusat dunia Islam. Sejak awal abad
ke-20, hubungan antara ulama Nusantara dengan Timur Tengah semakin intens, terutama
melalui jalur haji dan pendidikan. Beberapa pelajar Indonesia yang menimba ilmu di
Makkah dan Madinah membawa pulang gagasan-gagasan reformis dari Timur Tengah,
termasuk ide-ide Wahabi (Ubaidillah, 2012).

Salah satu bentuk nyata penyebaran ini adalah berdirinya Lembaga Ilmu
Pengetahuan Islam dan Arab (LIPIA) di Jakarta, yang merupakan cabang dari Universitas
Imam Muhammad bin Saud di Riyadh. Melalui lembaga ini, Arab Saudi menanamkan
ideologi Salafi-Wahabi kepada generasi muda Muslim Indonesia melalui kurikulum yang

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 97


https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev

Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. JISRev:
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis ... Journal of Islamic Studies Review

berorientasi pada teologi Hanbali dan metode literalistik dalam penafsiran teks (Winsor,
2007). Selain LIPIA, Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDIl) yang didirikan oleh
Mohammad Natsir pada 1967 juga berperan penting dalam memperluas jaringan
Wahabisme di Indonesia. DDII menjadi saluran utama distribusi beasiswa ke universitas-
universitas di Arab Saudi serta penyebaran buku-buku karya ulama Salafi.

Meskipun memiliki jaringan kuat, penyebaran Wahabisme di Indonesia tidak
berlangsung tanpa hambatan. Mayoritas masyarakat Muslim Indonesia telah lama
berpegang pada tradisi Islam Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) yang moderat, sehingga
ide-ide Wahabi sering mendapat penolakan. Organisasi seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan
Muhammadiyah memiliki posisi yang berbeda dalam meresponsnya: NU menolak
pendekatan Wahabi karena dinilai menafikan tradisi lokal, sedangkan Muhammadiyah
bersinggungan dalam hal purifikasi ibadah, tetapi tetap menolak sikap ekstrem (Siradj,
2014).

Dalam konteks sosial-politik, Wahabisme juga berpengaruh terhadap munculnya
kelompok Islam transnasional di Indonesia, seperti Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) dan
Salafi Haraki, yang mengusung ideologi kembali kepada sistem khilafah dan penerapan
hukum Islam secara total. Namun demikian, tidak semua pengikut Salafi bersifat politis;
sebagian besar bersifat apolitis dan fokus pada aspek dakwah moral (Affan, 2016).

Wahabisme memberikan pengaruh signifikan terhadap transformasi wacana
keislaman di Indonesia. Di satu sisi, ia memperkaya khazanah intelektual Islam dan
memperkuat komitmen terhadap kemurnian ajaran tauhid. Namun di sisi lain, paham ini
juga menantang model keberagamaan khas Indonesia yang mengedepankan toleransi,
inklusivitas, dan penghargaan terhadap budaya lokal. Fenomena ini menunjukkan bahwa
keberagaman pemikiran Islam di Indonesia tidak dapat dilepaskan dari interaksi global
dan lokal (glocalization of Islam). Tantangan ke depan bagi umat Islam Indonesia adalah
bagaimana menyeimbangkan semangat purifikasi yang dibawa Wahabisme dengan nilai-
nilai kebinekaan yang menjadi fondasi kebangsaan.

Kesimpulan

Gerakan Wahabiyah merupakan fenomena penting dalam sejarah Islam modern
yang lahir dari semangat reformasi keagamaan pada abad ke-18. Melalui pemikiran
Muhammad bin Abdul Wahhab, gerakan ini menekankan pemurnian tauhid, penolakan
terhadap segala bentuk bid‘ah, dan ajakan untuk kembali kepada Al-Qur’an dan Sunnah
secara literal. Kolaborasinya dengan kekuasaan politik Dinasti Saud menjadikan
Wahabisme bukan hanya gerakan teologis, tetapi juga ideologi negara yang berpengaruh
luas di dunia Islam. Dalam konteks global, Wahabisme berperan ganda. Di satu sisi, ia
membangkitkan kesadaran umat terhadap pentingnya kemurnian akidah, menumbuhkan
semangat ijtihad, serta memperkuat komitmen terhadap syariat Islam. Namun di sisi lain,
pemahaman yang cenderung rigid dan eksklusif memunculkan problem baru, seperti
sikap takfiri, konflik intraumat, dan penolakan terhadap tradisi lokal. Fenomena ini

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 98


https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev

Khoirun Nisa’ Nur Aini, dkk. JISRev:
Gerakan Wahabi: Analisis Historis dan Teologis ... Journal of Islamic Studies Review

menunjukkan bahwa purifikasi teologi tanpa disertai kedalaman spiritual dan keterbukaan
kultural dapat menimbulkan ketegangan dalam kehidupan sosial keagamaan.

Penyebaran Wahabisme ke Indonesia berlangsung melalui jalur pendidikan,
dakwah, dan diplomasi keagamaan Arab Saudi. Lembaga seperti LIPIA dan DDII menjadi
instrumen utama dalam mentransfer ideologi tersebut. Walau demikian, pengaruhnya
tidak serta-merta menggantikan wajah Islam Indonesia yang dikenal moderat, toleran,
dan kontekstual. Tradisi Islam Nusantara, yang berakar pada tasawuf dan budaya lokal,
menjadi penyeimbang terhadap rigiditas teologis Wahabisme.

Dengan demikian, diperlukan pendekatan kritis dan dialogis dalam memahami
gerakan Wahabi. Semangat purifikasi yang dibawanya hendaknya dipahami secara
proporsional—yakni menjaga kemurnian akidah tanpa menafikan keragaman ekspresi
keislaman. Penguatan Islam wasathiyah (moderat) menjadi kunci utama untuk menjaga
keseimbangan antara kemurnian tauhid dan keberagaman budaya, sehingga Islam di
Indonesia tetap rahmatan lil-‘alamin, selaras dengan nilai-nilai Pancasila dan kebinekaan
nasional.

Daftar Pustaka

Affan, M. (2016). Gerakan Salafi dan Pengaruhnya terhadap Wacana Keislaman
Kontemporer. Jakarta: Prenada Media Group.

Az-Zahawi, M. (2005). Refutasi terhadap Ajaran Wahabi. Beirut: Dar al-Kutub al-Islamiyyah.

Harun, N. (1982). Gerakan Pembaharuan dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang.

Idahram. (2011). Sejarah Berdarah Sekte Salafi Wahabi. Yogyakarta: LKiS.

Ignatius, J. (2015). Saudization of Southeast Asia: Religion and Diplomacy of Saudi Arabia.
Kuala Lumpur: [ITUM Press.

Mufrodi, A. (1997). Islam di Kawasan Kebudayaan Arab. Jakarta: Logos Wacana limu.

Muhammad, A. (2006). Pemikiran Teologis Muhammad bin Abdul Wahhab. Riyadh: Dar as-
Salafiyyah.

Nasution, H. (1982). Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Jakarta: Ul
Press.

Rahman, F. (1974). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
Chicago: University of Chicago Press.

Shah, M. (2001). The Salafi Movement and the Purification of Faith. Cairo: Al-Azhar
Publications.

Siradj, S. (2014). Islam Nusantara: Jalan Tengah Keislaman Indonesia. Jakarta: PBNU Press.

Subhani, J. (2007). Kritik terhadap Faham Wahabi. Qom: Al-Huda Publication.

Taimiyah, I. (2002). Majmu’ al-Fatawa. Riyadh: Dar al-Watan.

Ubaidillah, A. (2012). Islam Transnasional dan Pengaruhnya di Indonesia. Jakarta: Rajawali
Pers.

Wahhab, M. A. (2007). Kitab at-Tauhid. Riyadh: Maktabah Dar as-Salafiyyah.

Winsor, P. (2007). The Spread of Wahhabi Ideology in Southeast Asia. Singapore: ISEA

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev Vol. 1, No. 2 Oktober 2025| 99


https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev

