
JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

Vol. 1, No. 2 (2025), p 136-149 
E-ISSN: 3110-3324 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index    Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 136  

 

 
Tasawuf sebagai Basis Pluralisme: Studi Book Review terhadap 
Karya Syamsun Ni’am 

 
Abid Nurhuda1, Muhammad Hariyadi2, Nur Muhammad Lathif3 
1,2Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia, 3Umraniye Buyuk Kurs Istanbul, Turkey 
Email Konfirmasi: abidnurhuda@mhs.ptiq.ac.id  
 

ABSTRAK 

Buku Tasawuf Kebinekaan di Nusantara karya Prof. Dr. H. Syamsun Ni’am, M.Ag yang direview 
dalam naskah ini menawarkan perspektif baru mengenai hubungan tasawuf dengan kebinekaan, 
keberagamaan, dan kebangsaan di Indonesia. Melalui kajian historis-sosiologis, penulis buku 
menelusuri pemikiran dan praktik para tokoh sufi Nusantara, mulai dari Walisongo, KH. Hasyim 
Asy’ari, KH. Achmad Siddiq, hingga KH. Abdurrahman Wahid. Mereka menampilkan tasawuf 
bukan sekadar laku individual, melainkan energi sosial yang melahirkan toleransi, moderasi, dan 
cinta tanah air. Buku ini menegaskan bahwa nilai-nilai tasawuf sejalan dengan prinsip Pancasila 
dan Bhinneka Tunggal Ika, sehingga mampu menjadi basis epistemologis bagi nation-building di 
tengah ancaman radikalisme, polarisasi identitas, dan krisis kebangsaan. Keistimewaan karya ini 
terletak pada keberhasilannya mengaitkan ajaran klasik sufistik dengan konteks kontemporer 
Indonesia, sekaligus memperlihatkan bahwa pluralisme tidak hanya wacana, tetapi praksis nyata 
dalam kehidupan berbangsa. Dengan analisis yang mendalam dan sistematis, buku ini 
memberikan kontribusi penting bagi studi tasawuf, ilmu sosial keagamaan, dan diskursus 
pluralisme, serta relevan sebagai referensi akademis maupun praktis dalam merawat harmoni 
kebangsaan di era modern. 

Kata kunci: Tasawuf, Pluralisme, Book Review, Syamsun Ni’am. 
 

 
ABSTRACT 

The book Sufism and Diversity in the Archipelago by Prof. Dr. H. Syamsun Ni'am, M.Ag, reviewed in 
this paper, offers a new perspective on the relationship between Sufism and diversity, pluralism, and 
nationalism in Indonesia. Through historical and sociological studies, the author traces the thoughts 
and practices of Sufi figures in the archipelago, from Walisongo, KH. Hasyim Asy'ari, KH. Achmad 
Siddiq, to KH. Abdurrahman Wahid. They present Sufism not merely as an individual practice, but as 
a social energy that gives birth to tolerance, moderation, and love for the homeland. This book 
emphasises that Sufi values are in line with the principles of Pancasila and Bhinneka Tunggal Ika, thus 
serving as an epistemological basis for nation-building amid the threats of radicalism, identity 
polarisation, and national crisis. The uniqueness of this work lies in its success in linking classical Sufi 
teachings with the contemporary Indonesian context, while also showing that pluralism is not just 
discourse, but a real practice in national life. With its in-depth and systematic analysis, this book 
makes an important contribution to the study of Sufism, religious social sciences, and the discourse 
of pluralism, and is relevant as an academic and practical reference for maintaining national harmony 
in the modern era. 

Keywords: Sufism, Pluralism, Book Review, Syamsun Ni'am. 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index
mailto:abidnurhuda@mhs.ptiq.ac.id


Abid Nurhuda, dkk. 
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 137  

Pendahuluan 

Buku dengan judul Tasawuf Kebinekaan Di Nusantara (Artikulasi Sufi Nusantara 

dalam Merespons Problem Keberagaman, Keberagamaan dan Sosial-Kebangsaan) 

merupakan kumpulan tulisan dari penelitian Bapak Prof. Dr. H. Syamsun Ni’am, M.Ag yang 

diedit oleh Dr. Hj. Anin Nurhayati, M.Pd dan sampulnya didesain oleh Ruhtata serta telah 

diterbitkan oleh CV. Bildung Nusantara Yogyakarta pada Maret 2023 dan Juni 2023 

dengan no ISBN 978-623-8091-26-3 sekaligus kurang lebih tebalnya berjumlah 329 

Halaman, dimana menyajikan perspektif pemikiran Syamsun Ni’am tentang konsepsi 

genealogis kebinekaan dan pluralisme dari para figur ulama tasawuf nusantara seperti 

para Walisongo, KH Hasyim Asy’ari, Syeikh Ihsan Kediri, KH Mukhtar Banyuwangi, KH. 

Abdul Hamid Pasuruan, KH. Abdul Hamim, KH. Achmad Siddiq, KH. Abdurrohman Wahid, 

KH. Husaini Mojokerto, dan KH Muhammad Sholeh Bahruddin.  

Tema tersebut dibuat dilatar belakangi dengan adanya disharmoni keberagaman 

dan keberagamaan di Indonesia karena faktor barat maupun timur. Lalu adanya gerakan 

masif dari radikalisasi melalui media sosial. kemudian adanya pegangan yang teguh terkait 

pengamalan pancasila dan bhineka Tunggal ika yang tidak boleh dipertentangkan. Dan 

paling penting adalah keputusan diterimanya kedua hal tersebut yakni (Pancasila dan 

Bhineka) oleh para ulama Sufi Nusantara. Hal tersebut diperkuat dengan sebuah data 

bahwa mayoritas ulama sufi di Indonesia menerima Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika 

karena nilai-nilainya tidak bertentangan dengan Islam, bahkan justru mendukung 

terciptanya masyarakat yang sejuk, damai, adil, dan harmonis (Aidid, 2022). 

Buku ini menyuguhkan kontribusi yang berharga dan nyata dalam disiplin cara 

bertoleransi yang saling menghromati serta menghargai sesama selain itu, juga termasuk 

memberikan peran penting dari pada kajian ilmu akhlak tasawuf. Dan ia juga memberikan 

sumbangsih yang signifikan mengenai topik Tasawuf sebagai basis Pluralisme di masa lalu 

dan mengaitkannya dengan isu-isu yang terhangat sedang terjadi pada saat sekarang ini 

dimana waktu tersebut adalah tahun 2015 disaat banyak sekali permasalahan serta 

tantangan yang dihadapi seperti munculnya ISIS, Jatuhnya Al-Qaida Afghanistan hingga 

pengeboman bunuh diri di jalan Thamrin Jakarta, Indonesia yang menewaskan kurang 

lebih 7 orang sedangkan lainnya luka-luka. Peristiwa bom Thamrin ini bukan sekadar 

insiden ledakan, tetapi menunjukkan kompleksitas jaringan teror, kepanikan massal, 

perbedaan data korban, hingga ketanggapan aparat dalam menghadapi ancaman di 

pusat kota (Mantalean & dkk, 2025). 

Bab-bab dalam buku ini mengkaji sangat detail mulai dari pendahuluan yang berisi 

latar belakang kontekstualisasi kajian tasawuf kebhinekaan yang bersinggungan langsung 

dengan adanya rasa khawatir yang tinggi serta kegelisahan dari berbagai pihak terkait 

masalah disharmoni. Maka timbul sebuah pertanyaan apakah bangsa ini masih mampu 

berdiri utuh di tengah perbedaan? Karena ketika mengenang kembali terkait gotong 

royong yang bukan sekadar slogan, melainkan nafas sehari-hari. Untuk saat ini sering 

muncul retakan bukan karena perbedaan suku, agama, atau bahasa itu sendiri, tetapi 



Abid Nurhuda, dkk. 
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 138  

karena cara sebagian orang menggunakannya sebagai senjata politik dan identitas sempit 

sehingga terjadilah kecurigaan antar kelompok yang tumbuh pelan-pelan, kadang disulut 

kabar bohong, kadang oleh luka lama yang tak pernah benar-benar sembuh. 

Masyarakatpun takut bahwa harmoni yang dulu dianggap kokoh ternyata rapuh bila diuji 

oleh kepentingan sesaat. Mereka khawatir anak-anak tumbuh dalam iklim saling curiga, di 

mana suara keras lebih mudah didengar ketimbang bisikan kebaikan (Turmudi, 2021). 

Namun di balik rasa cemas itu, ada juga tekad yang diam-diam menguat: tak ingin 

Indonesia menjadi pecahan yang tercerai-berai. Kekhawatiran justru menjadi pengingat, 

bahwa kebinekaan ini bukan hadiah, melainkan amanah yang harus terus dijaga, meski 

kadang dengan air mata dan perdebatan panjang. Hal tersebut dibuktikan dengan 

banyaknya buku-buku ataupun penelitian terdahulu yang membahas terkait dengan tema 

serupa seperti “Fikih Kebhinekaan: Pandangan Islam Indonesia tentang umat, kewargaan 

dan Kepemimpinan Non Muslim”. Lalu ada juga buku lain yang berjudul “Fiqih Lintas 

Agama: Membangun Masyarakat Inklusif-Pluralis”. Kemudian ada juga buku yang ditulis 

oleh KH Sahal Mahfudh yang berjudul “Nuansa Fiqih Sosial”. Dan terakhir buku yang 

dibuat oleh KH Mustofa Bisri dengan judul “Fikih Keseharian Gus Mus” (Niam, 2023). 

 Semua buku-buku terdahulu lebih dominan mengkaji kebhinekaan, keberagaman 

serta keberagamaan dalam perspektif fiqih, sedangkan buku Prof Syamsun Niam ini 

mengambil sudut pandang kebhinekaan dari kacamata yang berbeda yakni tasawuf serta 

dilakukan langsung pengambilan datanya oleh beliau dengan teknik dokumentasi dan 

wawancara mendalam kepada para tokoh sufi sehingga pendekatan yang terbentuk itu 

bersifat sosiologis historis. Maka tak bisa dipungkiri oleh fakta sejarah bahwa islam 

sebagai agama rohmatan lil alamin mengayomi serta mecakup seluruh dimensi dan aspek 

kehidupan, tak luput di dalamnya juga dibahas mengenai tasawuf dan kebhinekaan. Buku 

ini mengambil perspektif kritis yang mana kebanyakan masyarakat dan warga Negara 

saat ini sering kali melakukan tindakan anarkis, pengeboman, individualistik dan berbagai 

hal yang dapat mengganggu keharmonisan masyarakat disebabkan kurangnya rasa 

toleransi serta terlalu cinta kepada dunia sekaligus takut pada kematian. Selain itu, 

Disharmoni masyarakat beragam tidak selalu lahir dari kebencian langsung. Kadang, ia 

muncul dari kelelahan empati, perbedaan ritme modernisasi, distorsi simbol, hingga 

miskomunikasi gaya hidup digital. Faktor-faktor ini jarang disadari, tetapi justru membuat 

perpecahan semakin halus dan berbahaya (Zamroni, 2017). 

Pada bab satu, penulis buku memberikan pijakan dasar terkait penyebutan serta 

penegasan kata istilah tasawuf kebhinekaan dan sufi nusantara agar tidak bias dalam 

pemaknaan. Tasawuf sendiri diartikan sebagai ajaran kebatinan yang bersanad dari pada 

Rosul, sahabat nabi, tabiin serta salaf sholih. Adapun kebhinekan dalam koteks ini 

diartikan sebagai pluralism dengan tujuan sebagai penghormatan atas keberagaman yang 

dimiliki. Sedangkan yang dimaksud dengan tokoh sufi nusantara adalah sejumlah ulama 

nusantara yang mana memiliki pemikiran serta perilaku yang identik pada sifat mereka 

yang egaliter, moderat, inkulsif serta tinggi rasa kebatinannya tanpa menghilangkan 



Abid Nurhuda, dkk. 
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 139  

budaya asli bangsa maupun agamanya. Agama islam sebagai agama yang diturunkan bagi 

umat manusia, ia tidak hanya mengakomodir umat muslim saja akan tetapi ia mencakup 

semua golongan baik muslim ataupun non muslim. Lalu mencakup bagaimana 

berinteraksi dengan mahkluk hidup baik hewan, tumbuhan maupun mengelola alam 

semesta. Dan inti dari yang paling intinya lagi adalah menjelaskan bagaimana beribadah 

kepada sang maha pencipta Allah SWT sehingga rasa batinnya dipenuhi ketenangan dan 

ketentraman (Rizki & Ramadhan, 2024).  

 Tokoh sufi yang dicantumkan oleh penulis buku hanya berfokus pada 9 orang 

ulama nusantara, adapun tokoh-tokoh lainnya bisa jadi ia juga memiliki pemikiran sufistik 

hanya saja penulis buku sengaja memberikan keleluasaan kepada peneliti selanjutnya 

untuk mengkaji tokoh sufi nusantara lainnya. Maka isu-isu yang diangkat di dalam buku ini 

agar pembahasannya tidak melebar, dibuatlah batasan-batasan yang mengharuskan agar 

penjelasan nya menjadi tersruktur serta sistematis. Beberapa batasan yang akan 

didetailkan dalam buku ini antara lain Aspek Geneologi Tasawuf  Kebhinekaan Sufi 

Nusantara, Ajaran Serta Praktek Tasawuf Kebhinekaan Sufi Nusantara, dan Implikasi 

Ajaran Serta Praktek Tasawuf Kebhinekaan Sufi Nusantara dalam kehidupan 

bermasyarakat, beragama, bernegara maupun berbangsa (Niam, 2023). Konsep yang 

sudah tergambar itu lah oleh penulis buku dianalisis serta dikontekskan dengan isu-isu 

pokok seperti radikalisme dan selainnya dimana topik tersebut menimbulkan pro dan 

kontra di masyarakat Indonesia dan dunia. Maka perlu kiranya penulis, memberikan 

gambaran mengenai konsep Artikulasi Sufi Nusantara dalam Merespons Problem 

Keberagaman, Keberagamaan dan Sosial-Kebangsaan sehingga dijabarkan pada buku ini 

ke dalam 14 bab. 

 Sementara itu, masih di bab yang sama penulis telah melakukan banyak sekali 

tela’ah dan kajian terhadap penelitian terdahulu sebagaimana yang telah disampaikan 

diatas dengan tujuan untuk menguatkan argument serta merelevansikan dengan judul 

yang tertera dalam buku karena hal tersebut menjadi alasan penulis memutuskan  untuk  

memilih  tema  maupun  judul  tertentu sekaligus sebagai pondasi lingkup pekerjaan yang 

akan dilaporkan sehingga bisa menyusun  kerangka pemikiran yang terarah dan 

berkualitas (Ridwan, AM, Ulum, & Muhammad, 2021), Apalagi jika ditambahkan dengan 

sumber-sumber primer yang sangat terkenal antara lain Risalah Ahlus Sunnah wal 

Jamaah, Qonun Asasi Nahdlatul Ulama, Addhuror Al Muntasyiroh fil Masaili Tis’ah Asyoh, 

Al Fikrah Annahdiyyah, Khittoh Annahdhiyyah dan seterusnya. Sekaligus dukungan 

sumber sekunder baik itu berupa sejarah, gerakan, praktek ataupun pemikiran yang 

terdokumentasikan sehingga dapat menguatkan saat ia relevan dengan judul ataupun 

tema penelitian yang telah dibuat. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Pada bab 2 dari buku ini dijelaskan mengenai tauhid, syariah dan tasawuf sebagai 

trilogi dalam bertasawuf kebinekaan. Persoalan yang pertama kali muncul dalam 



Abid Nurhuda, dkk. 
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 140  

diskursus trilogi tersebut adalah apakah domain dari ketiganya boleh berjalan masing-

masing ?. Fakta kajian islam menjadikan trilogi tersebut bersama-sama sehingga tidak bisa 

berat kepada salah satunya. Berikut urutan pengkajian islam yang ideal antara lain tauhid, 

syariat, moderasi/ menjaga keseimbangan, berkesinambungan selalu, luas serta mudah 

dalam berkarateristik, beragam serta fleksibel, universal serta dinamis dan paling terakhir 

harus kontekstual. Lalu dijelaskan pula pada bab tersebut bahwa posisi tasawuf itu 

terletak antara tuntutan individual dan social, seringkali orang salah mengartikan bahwa 

tasawuf itu identik dengan statis, menyendiri, cuek, serta tidak mau bersosial karena ingin 

menghindari huru hara dunia. Maka sejatinya dibalik kestatisannya itu ia memiliki suatu 

kedinamisan sehingga bisa menghidupkan sebuah gerakan yang begitu besar serta 

memotivasi umat islam untuk terus melawan penjajah, hal tersebut secara tidak langsung 

bisa menjadi pelerai disaat dunia mengalami kegersangan. 

Lalu dijelaskan pula bahwa objek daripada kajian tasawuf adalah rohani apa yang 

ada didalam diri mulai dari ruh, hati, jiwa dan nafsu. Maka tujuan dari pada tasawuf 

kebhinekaan adalah untuk mengenal allah dengan kasyf sebenar-benarnya. sehingga 

dapat tersingkap tabir ataupun hijab antara manusia dengan tuhannya. Kemudian 

dijelaskan juga pada bab ini bahwa perspektif tasawuf di era modernitas dan kebhinekaan 

seringkali dimaknai sebagai spiritual kerohanian untuk mencapai makrifat serta mengerti 

rahasia akan tuhannya. Bahkan seringkali di identikkan dengan aliran suluk maupun 

tarekat-tarekat tertentu. Maka peran tasawuf disini ialah untuk memperkokoh akhlak dari 

pengaruh luar, serta membina sikap zuhud, sederhana, kasih sayang dan saling 

menghargai. Sikap-sikap tersebut juga telah dicontohkan oleh nabi kepada umatnya 

dengan bentuk ketekunan beribadah, kesederhanaan Nabi, stabilitas mental, kesadaran 

atas kelemahan dan terakhir rasa syukur yang sempurna.  

 Kemudian pada bab 3 dijelaskan mengenai sufisme dan kebhinekaan di Indonesia 

dimana sufisme sendiri tidak digunakan untuk menganalisis logika analisis, namun ia 

merupakan upaya untuk mendekatkan diri kepada Allah melalui kesadaran yang murni. 

Pada akhirnya, tasawuf adalah upaya pulang. Pulang dari kegaduhan dunia menuju 

ketenangan dzikir. Pulang dari kepalsuan menuju keaslian. Pulang dari perpecahan 

menuju keesaan. Dan ketika hati sudah pulang, barulah seorang hamba merasakan 

kedekatan yang sejati dengan Allah—kedekatan yang tidak diukur oleh jarak, melainkan 

oleh kejernihan cinta (Muvid, 2020). 

 Lalu pada bab yang sama dijelaskan bahwa kebhinekaan dalam islam atau bahkan 

di dunia ini menjadi keniscayaan yang tidak bisa dipungkiri, dilawan, dihilangkan atau 

bahkan diubah sehingga kemajemukan yang ada harus diolah dengan baik agar tidak 

memunculkan problematika yang baru karena itu merupakan sunnatulloh. Maka dari hal 

tersebut para sufi mengartikulasikan tasawuf kebhinekaan bukan dengan teori, 

melainkan dengan laku: duduk bersama tanpa prasangka, mendengar sebelum 

menghakimi, mendoakan tanpa syarat. Bagi mereka, menjaga kebhinekaan bukan 

sekadar kewajiban sosial, tetapi bagian dari ibadah ruhani: bentuk cinta pada ciptaan 



Abid Nurhuda, dkk. 
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 141  

sebagai jalan menuju Sang Pencipta. Universalisme Islam sering dipahami sebagai ajaran 

yang berlaku untuk seluruh umat manusia, melampaui batas suku, bangsa, dan waktu. 

Namun dalam konteks Indonesia, universalisme itu menemukan ruang ekspresi yang unik: 

ia tidak hanya hadir sebagai prinsip teologis, tetapi menyatu dengan denyut kebhinekaan. 

Kemudian jika ditelusuri, universalisme Islam tidak pernah menghapus keragaman, 

melainkan menawarkannya kerangka makna. Al-Qur’an menyebut bahwa manusia 

dijadikan berbangsa-bangsa agar saling mengenal (lita’ārafū). Dalam masyarakat 

Indonesia, ayat ini menemukan “panggung nyata”: lebih dari 700 bahasa daerah, puluhan 

tradisi besar, dan beragam keyakinan berjalan berdampingan. Universalisme Islam di sini 

tidak tampil sebagai seruan untuk menyeragamkan, tetapi sebagai jembatan nilai yang 

memungkinkan semua ragam itu hidup berdampingan tanpa kehilangan identitas (Naim, 

2016). Dalam perspektif sufistik, kebhinekaan Indonesia dapat dipandang sebagai tajalli 

(pancaran) dari nama-nama Allah. Keberanian orang Batak, kelembutan orang Jawa, 

ketekunan orang Bugis, hingga keramahtamahan orang Minang — semua merupakan 

fragmen sifat-sifat Ilahi yang beraneka. Universalisme Islam memberi bingkai bahwa 

keragaman ini bukan kebetulan, melainkan bagian dari keindahan ciptaan. 

Lebih jauh, universalisme Islam dalam konteks kebhinekaan Indonesia 

menghadirkan kesadaran ganda: pertama, bahwa semua warga bangsa memiliki 

martabat yang sama di hadapan Allah; kedua, bahwa menjaga perbedaan sama nilainya 

dengan menjaga persatuan. Dengan kata lain, mengabaikan kebhinekaan berarti menolak 

sebagian dari pesan universal Islam itu sendiri. Maka, universalisme Islam di Indonesia 

bukanlah doktrin yang melayang di awang-awang, melainkan realitas yang berdenyut 

dalam kehidupan sehari-hari: ketika umat Islam bisa shalat berjamaah sementara 

tetangganya mengadakan misa, ketika masyarakat bergotong royong membangun masjid 

dan pura sekaligus, ketika hari raya yang berbeda justru menjadi ruang saling 

mengunjungi. Universalisme Islam dalam konteks ini bukan lagi sekadar ide abstrak, 

melainkan nafas kebangsaan: Islam yang universal menemukan rumahnya di kebhinekaan 

Indonesia, dan kebhinekaan Indonesia menemukan penjaganya dalam semangat 

universal Islam (Lewar et al., 2025). 

Selanjutnya pada bab 4 dijabarkan terkait walisongo sebagai rujukan awal dalam 

tasawuf kebhinekaan di nusantara. Ketika Walisongo datang ke tanah Jawa, mereka tidak 

membawa Islam sebagai hukum kaku yang meniadakan tradisi lokal. Mereka datang 

dengan wajah tasawuf: lembut, menyerap, dan memberi ruh baru pada kehidupan 

masyarakat. Tasawuf inilah yang menjadi pijakan awal kebhinekaan Nusantara dalam 

bingkai Islam dimana Tasawuf yang Membaca Ragam Budaya sebagai Jalan Dakwah, Para 

wali tidak menolak perbedaan tradisi; mereka menjadikannya bahasa dakwah. Wayang, 

gamelan, tembang, hingga upacara adat tidak dihancurkan, tetapi ditransformasikan. 

Inilah bukti awal tasawuf kebhinekaan: perbedaan budaya dipandang bukan ancaman, 

melainkan pintu masuk menuju makna tauhid. Lalu Tasawuf yang Menyatukan, Bukan 

Menyeragamkan, Berbeda dengan model dakwah eksklusif, Walisongo justru 



Abid Nurhuda, dkk. 
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 142  

menanamkan kesadaran bahwa Allah dapat dikenal melalui keragaman ekspresi budaya. 

Syekh Siti Jenar mengartikulasikan keesaan Tuhan lewat filsafat manunggaling kawula 

gusti, Sunan Kalijaga melalui estetika seni, Sunan Kudus lewat kebijakan sosial yang 

menghormati pantangan setempat. Semua berbeda cara, tapi satu tujuan: mendekatkan 

manusia kepada Yang Maha Esa (Sultoni, 2016). 

Selanjutnya, Tasawuf Kebhinekaan sebagai Fondasi Identitas Nusantara, Dengan 

pendekatan itu, Islam di Nusantara tumbuh tidak sebagai “agama asing” tetapi sebagai 

nafas baru yang menyatu dengan jiwa lokal. Inilah warisan Walisongo: kebhinekaan 

dijaga, namun diarahkan untuk menemukan harmoni spiritual. Tasawuf mereka bukan 

sekadar laku batin, tetapi seni mengelola perbedaan dalam bingkai cinta Ilahi. Lalu, Jika 

hari ini masyarakat Indonesia sering dihantui disharmoni karena perbedaan suku, agama, 

dan budaya, maka menengok kembali Walisongo memberi pelajaran berharga: Islam 

dapat hadir sebagai kekuatan pemersatu, bukan pemecah. Tasawuf kebhinekaan 

Walisongo mengajarkan bahwa keislaman sejati bukan hanya soal syariat formal, tetapi 

juga soal kemampuan memeluk keragaman tanpa kehilangan arah kepada Allah. 

Lalu pada bab 5 dijelaskan terkait sejarah kehidupan KH Hasyim Asyari (1947M) 

mulai dari perjuangan, karir, keluarga, Pendidikan hingga karyanya. Selain itu yang paling 

penting untuk disoroti adalah pemikiran serta respon beliau yang mana tidak hanya 

dikenal sebagai ulama besar dan pejuang bangsa, tetapi juga sebagai perumus jalan 

tengah dalam menghadapi problem keberagamaan, keberagaman, dan kebangsaan. 

Dalam karya Prof. Syamsun Niam, tampak jelas bahwa pemikiran Hasyim Asy’ari selalu 

lahir dari pergulatan nyata umat bukan sekadar wacana normatif. Karena itu, gagasannya 

tetap relevan bagi Indonesia kontemporer yang terus berhadapan dengan tantangan 

disintegrasi dan polarisasi. Pertama, soal keberagamaan. Hasyim Asy’ari menolak dua 

kutub ekstrem: puritanisme yang kaku dan liberalisme yang melemahkan otoritas agama. 

Baginya, agama bukan hanya doktrin untuk diperdebatkan, melainkan jalan hidup yang 

menuntun keseimbangan antara ubudiyah kepada Allah dan akhlak terhadap sesama. Dari 

sini lahirlah corak Islam yang dialogis dan ramah, menjawab problem keberagamaan 

dengan menawarkan jalan tengah—Islam yang hidup bersama masyarakat, bukan Islam 

yang hidup untuk dirinya sendiri (Niam, 2023). 

Kedua, soal keberagaman. Hasyim Asy’ari tidak menempatkan budaya lokal 

sebagai lawan agama, melainkan sebagai ruang dialektika kreatif. Selama tidak 

bertentangan dengan tauhid, tradisi bisa dihidupkan sebagai bagian dari ekspresi iman. 

Dari sinilah lahir “kosmopolitanisme pesantren” sebuah ruang perjumpaan antara tradisi 

Arab-Islam dan kearifan Nusantara. Sikap ini menunjukkan bahwa keberagaman bukan 

ancaman, melainkan kekayaan yang memperkuat persaudaraan. Ketiga, soal kebangsaan. 

Resolusi Jihad 22 Oktober 1945 adalah simbol bagaimana Hasyim Asy’ari menghubungkan 

iman dengan cinta tanah air. Baginya, membela bangsa bukan sekadar agenda politik, 

tetapi bagian dari pengamalan tauhid: menjaga tanah air adalah menjaga amanah Allah. 

Nasionalisme dengan demikian tidak dipahami sebagai sekularisme, melainkan sebagai 



Abid Nurhuda, dkk. 
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 143  

spiritualitas kebangsaan. Model ini memberi blueprint nation building yang khas: agama 

tidak mengurangi loyalitas kepada negara, tetapi justru memperkuatnya (Mafrukhin, 

2020). 

Di tengah Indonesia kini yang menghadapi radikalisme, polarisasi identitas, dan 

arus globalisasi, pemikiran Hasyim Asy’ari menjadi sumber energi moral. Jalan tengah 

dalam keberagamaan dapat meredam radikalisme, etika keberagaman ala Tebuireng 

dapat merawat persaudaraan lintas iman, dan nasionalisme religius dapat menjadi 

benteng menghadapi gempuran global. Dengan demikian, Hasyim Asy’ari tidak hanya 

menjadi ulama masa lalu, melainkan guru bangsa yang gagasannya terus menyala untuk 

hari ini dan masa depan. 

Selanjutnya bab 6 dari buku ini menjabarkan mengenai syekh Ihsan Jampes Kediri 

(1952M) mulai dari pada perjuangan, masa belajar, masa kecil hingga karya-karyanya. 

Selain itu Syekh Ihsan Jampes Kediri dikenal sebagai ulama sufi yang menghadirkan 

tasawuf secara inklusif. Dalam Sirajut Thalibin, beliau menjawab problem keberagamaan 

dengan menawarkan jalan spiritual yang mudah dipahami, bahkan oleh kalangan awam. 

Agama, menurutnya, bukan ruang penghakiman, melainkan bimbingan menuju 

kedekatan dengan Allah. Hal ini membuat tasawuf tampil sebagai wajah Islam yang 

menenangkan sekaligus membumi. Dalam konteks keberagaman, Syekh Ihsan 

menegaskan bahwa otoritas keilmuan tidak harus datang dari pusat Islam di Timur 

Tengah. Ia menunjukkan bahwa ulama lokal dengan basis pesantren mampu melahirkan 

karya agung yang diakui luas. Sikap ini menjadi teladan bahwa keberagaman latar 

pendidikan, budaya, dan tradisi justru memperkaya khazanah Islam Nusantara. 

Keberagaman, bagi beliau, adalah peluang untuk tumbuh, bukan ancaman. 

Adapun soal kebangsaan, Syekh Ihsan menolak menjadikan tasawuf sekadar 

praktik individual. Pesantren Jampes menjadi basis pergerakan tempat transit para 

pejuang, ruang doa restu, sekaligus benteng moral perjuangan. Dengan demikian, 

nasionalisme baginya lahir dari iman: membela tanah air merupakan bagian dari 

pengabdian kepada Allah. Melalui tiga aspek ini, Syekh Ihsan menghadirkan model 

sufisme yang bergerak: keberagamaan yang inklusif, keberagaman yang memperkaya, 

dan kebangsaan yang spiritual. Pemikiran ini tetap relevan untuk Indonesia hari ini dalam 

menghadapi radikalisme, polarisasi sosial, dan krisis identitas (Ahmad, 2024). 

Adapun catatan berikutnya dalam buku tersebut dari bab 7 dijabarkan masa 

belajar KH Mukhtar Syafaat (1991M), masa pertumbuhannya, masa perjuangan hingga 

masa pengabdiannya. Selain itu, KH Mukhtar Syafaat Banyuwangi menghadirkan corak 

keberagamaan yang berakar pada tasawuf inklusif. Berpegang pada tradisi Ihya’ 

Ulumiddin, beliau menekankan agama sebagai praktik keseharian yang menuntun umat 

lewat keteladanan, kesederhanaan, dan pengamalan akhlak, bukan sekadar doktrin elitis. 

Model ini membuat keberagamaan tampil ramah, membimbing, dan mudah diterima 

masyarakat luas. Dalam hal keberagaman, KH Mukhtar tidak melihat budaya lokal sebagai 

ancaman, melainkan sebagai medium dakwah. Seperti Wali Songo, beliau melakukan 



Abid Nurhuda, dkk. 
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 144  

akulturasi dengan tradisi Banyuwangi, sehingga Islam hadir secara harmonis tanpa 

menimbulkan benturan (Sumbulah, 2012).  

Keberagaman budaya dan sosial dipandangnya sebagai kekuatan yang 

memperkaya kehidupan beragama. Sementara dalam kebangsaan, KH Mukhtar 

menjadikan pesantren Blokagung bukan hanya pusat pendidikan, tetapi juga basis 

perjuangan. Pesantren berfungsi sebagai tempat lahirnya kesadaran nasional dan wadah 

dukungan spiritual bagi para pejuang kemerdekaan. Dengan demikian, nasionalisme 

baginya bukan ideologi kering, melainkan bagian dari pengabdian kepada Allah. Dari 

ketiga aspek ini, tampak bahwa KH Mukhtar Syafaat menawarkan model ulama yang 

menyatukan spiritualitas, kearifan budaya, dan cinta tanah air. Pemikirannya tetap relevan 

hari ini sebagai rujukan menghadapi radikalisme, polarisasi sosial, dan tantangan 

kebangsaan modern.  

Adapun pada bab 8 buku ini dibahas mengenai profil umum KH Abdul Hamid 

Pasuruan (1982M) mulai dari masa kecil, masa belajar hingga perjuangannya. Lalu dalam 

perjalanan hidupnya, KH Abdul Hamid Pasuruan menampilkan keberagamaan yang 

mendalam dan membumi bukan sekadar retorika, melainkan praktik hidup penuh 

keteladanan. Ajarannya bersandar pada kitab-kitab klasik seperti Ihya’ Ulumuddin, dan ia 

menghidupkan ilmu itu dalam keseharian: kesederhanaan, keikhlasan, tawadhu, dan 

disiplin spiritual seperti khatam Al-Qur’an mingguan dan membaca Al-Fatihah seratus kali 

sehari. Model keberagamaan beliau bukan sekadar diketahui akal, tetapi dirasakan hati. 

Dalam menghadapi keberagaman, KH Abdul Hamid menunjukkan kerendahan hati yang 

khas ulama Nusantara beliau hadir sebagai simbol inklusifitas, bukan eksklusifitas. Latar 

pesantren yang kuat dan hubungan akrab dengan guru-guru besar seperti Habib Ja’far 

bin Syichan Assegaf menciptakan wajah Islam yang merangkul dan menghargai akar 

budaya lokal. Hal ini menguatkan bahwa keragaman intelektual dan komunitas bukan 

halangan, melainkan kekayaan yang perlu dijaga (Faisal & Asnawi, 2025). 

Mengenai kebangsaan, KH Abdul Hamid tidak membiarkan spiritualitasnya 

menjadi doktrin individualistik. Melalui pesantren Salafiyah di Pasuruan, beliau menjadi 

teladan sosial dan moral yang dihormati berbagai kalangan, termasuk tokoh nasional. 

Kisah beliau memberikan “pelajaran stabilitas” kepada politisi sebagaimana diceritakan 

oleh Menag bahwa menjaga hati diri lebih penting daripada berharap pada perubahan 

sosial menunjukkan kebangsaan yang dihayati dalam kehidupan sederhana dan penuh 

hikmah. Secara keseluruhan, KH Abdul Hamid menawarkan model ulama spiritual-praktis: 

agama yang hidup dalam kesederhanaan, keberagaman yang direfleksikan dalam 

keilmuan inklusif, dan kebangsaan yang tumbuh dari keteladanan moral. Pemikiran 

semacam ini sangat relevan untuk Indonesia kontemporer sebagai pengikat sosial di 

tengah dinamika pluralisme, dan sebagai pengingat bahwa stabilitas sejati lahir dari 

kekuatan hati. 

Lalu pada bab 9 dalam buku tersebut juga dijelaskan menganai profil dari pada KH 

Abdul Hamim Dzazuli (1993M) mulai asal usul keluarga, masa perkembangan hingga 



Abid Nurhuda, dkk. 
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 145  

warisan yang ditinggalkan. Kemudian pemikiran KH Abdul Hamim Djazuli yang akrab 

disebut Gus Miek, menghadirkan keberagamaan yang tak biasa berbasis praktik spiritual 

yang luas, inklusif, dan bergerak. Alih-alih mengajar hanya di pesantren, beliau berdakwah 

di tempat-tempat tak lazim seperti karaoke dan diskotek, menjadikan agama mudah 

didekati semua kalangan, bahkan mereka yang berada di luar wilayah tradisional 

keagamaan. Hal ini menggambarkan agama bukan ruang eksklusif, tetapi medium 

penghubung umat di segala ruang kehidupan.  

Dalam hal keberagaman, Gus Miek mewujudkannya melalui sinergi antara 

spiritualitas dan realitas sosial. Beliau menumbuhkan ritual-ritual spiritual seperti dzikrul 

ghafilin dan sema’an Al-Qur’an aspek yang mampu menyatukan berbagai lapisan 

masyarakat, dari hadirin pesantren hingga masyarakat awam. Praktik ini tidak hanya 

meresapi keberagaman budaya dan spiritual Nusantara, tetapi juga merangkulnya 

sebagai kekuatan bersama bukan sekadar toleransi formal. Soal kebangsaan, Gus Miek 

menunjukkan bahwa spirit religius bisa hadir sebagai fondasi kohesi sosial. Dengan 

karomah serta kedalaman spiritualnya, beliau menjadi sosok yang dihormati melintasi 

batas komunitas. Cerita inspiratif semisal umat mendapati Gus Miek memimpin salat di 

Mekah meski telah wafat menjadi simbol bahwa spiritualitasnya melintasi dimensi waktu 

dan ruang, dan terus menggerakkan masyarakat untuk bersatu dalam spiritualitas lintas 

batas (Daryadi, 2024).  

Secara keseluruhan, KH Abdul Hamim Djazuli mengetengahkan model ulama yang 

unik: agama merangkul, spiritualitas menyatu, dan kebangsaan menyatu dalam karomah. 

Gaya penyampaian yang terbuka sering keluar dari dinding pesantren menghidupkan 

keberagamaan sehari-hari. Pendekatan spiritualnya menghimpun keberagaman 

komunitas ke dalam praktik keimanan yang inklusif. Dalam konteks kebangsaan, karomah 

dan ketakwaannya menguatkan rasa nasionalisme berbasis spiritual yang melampaui 

masa hidupnya. 

Kemudian pada bab 10 dari buku ini menggambarkan terkait profil KH Achmad 

Siddiq (1991M) mulai dari masa kecil, perjuangan, pendidikan, karir hingga karya-karyanya. 

Sementara itu, pemikiran beliau menawarkan keberagamaan yang berpijak pada 

pencerahan moderat dan rasional. Dalam konteks konflik ideologis era 1980-an tentang 

Pancasila, beliau tampil sebagai juru damai yang meyakinkan umat bahwa Pancasila dan 

agama bukanlah dua hal bertentangan, melainkan dapat bersinergi dalam bingkai 

pielindung bangsa. Dalam menghadapi keberagaman, KH Achmad menegaskan nilai 

ukhuwah sebagai poros kebersamaan: Ukhuwah Islamiyah (persaudaraan agama), 

Ukhuwah Wathaniyah (persaudaraan kebangsaan), dan Ukhuwah Basyariyah/Insaniyah 

(persaudaraan kemanusiaan) sebuah trilogi yang memungkinkan dialog antar identitas 

dalam harmonisasi sosial (Asmani, 2022). Soal kebangsaan, beliau tidak hanya berbicara, 

tapi juga membuktikan lewat gagasan penting: menulis Khittah Nahdliyyah, ikut 

meneguhkan dasar ideologis Pancasila dalam NU, dan menjadi Rais Aam PBNU yang 



Abid Nurhuda, dkk. 
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 146  

memadukan agama dan negara secara elegan menjadikan nasionalisme sebagai ekspresi 

iman yang beradab. 

Lalu pada bab 11 dijelaskan bagaimana profil KH Abdurrahman Wahid (2009M) 

mulai dari masa kecil, karir, pendidikan, dan karya-karyanya. Pemikiran beliau yang tersirat 

dalam buku karya Prof Syamsun Niam menggambarkan bahwa Keberagamaan sebagai 

Ruang Kemanusiaan. Gus Dur menolak ritualisme kaku dan pemaknaan agama secara 

tekstual semata. Dalam buku seperti Islamku, Islam Anda, Islam Kita, beliau menggagas 

“pribumisasi Islam” Islam yang membumi, meresap dalam kehidupan berbangsa dan 

merangkul konteks lokal. Bagi Gus Dur, agama adalah etika sosial yang humanis, bukan 

fanatisme yang memecah. Selanjutnya terkait keberagaman sebagai Inti Persatuan, beliau 

mengatakan bahwa pluralisme bukan sekadar toleransi; bagi Gus Dur, itu adalah 

pengakuan atas hak setiap individu dan kelompok. Beliau konsisten membela hak kaum 

minoritas dan menjadi simbol persaudaraan lintas agama dan suku. Dengan tegas ia 

membumikan prinsip bahwa bangsa kuat ketika merayakan keberagamannya, bukan 

menaatinya secara normatif semata (Ismail, 2019). 

Selanjutnya, terkait Kebangsaan sebagai Ekspresi Iman Gus Dur merumuskan 

kebangsaan sebagai manifestasi spiritual dan moral, bukan sekadar ideologi politik. Ia 

meletakkan Pancasila menjadi semacam Khittah NU, sekaligus harmonisasi antara agama 

dan negara menunjukkan bahwa nasionalisme bisa lahir dari iman dan hikmah 

keagamaan. Dalam masa kepemimpinannya, NU menjadi penggerak intelektual dan moral 

dalam menghadapi tantangan sosial serta demokrasi. Lalu pada bab 12 dari buku tersebut 

dijelaskan mengenai profil dari pada KH Husaini Ilyas Mojokerto (1941M) mulai dari 

biografi singkat hingga pemikiran nya. Beliau dikenal sebagai sosok ulama sepuh yang 

menerima siapa saja dengan tangan terbuka dan hati lapang dari pejabat hingga 

masyarakat biasa. Di pondok Salafiyyah Al-Misbar, beliau merawat keberagamaan sebagai 

perjalanan spiritual yang inklusif, di mana umat merasa agama bukan sebagai beban, 

melainkan sebagai pelipur dan peneduh jiwa yang dapat dijalani bersama. 

Dalam menyikapi keberagaman, KH Husaini secara konsisten menghindari politik 

dukungan dan memilih jalan netral. Sikap ini menegaskan bahwa harmoni sosial dan 

pluralisme bukan soal memilih pihak, melainkan menjaga agar agama tetap menjadi 

pemersatu—bukan alat kepentingan. Mengenai kebangsaan, beliau secara tidak langsung 

membuktikan kecintaannya kepada bangsa melalui doa, keteladanan, dan kehadiran 

moral yang stabil. Banyak pegiat politik, termasuk figur nasional, datang untuk meminta 

restu dan nasihat, memperlihatkan peran spiritual beliau sebagai jangkar keutuhan 

masyarakat transcendensial, tanpa embel-embel politik praktis. Secara keseluruhan, KH 

Husein Ilyas menyajikan profil ulama yang menjaga kesederhanaan spiritual, netralitas 

sosial, dan integritas kebangsaan. Dalam kehidupan berbangsa yang kerap panas dan 

terpolarisasi, model kehadirannya mengingatkan bahwa kekuatan sejati muncul dari 

ketenangan iman yang merangkul, bukan memecah (Nurkholis, 2017). 



Abid Nurhuda, dkk. 
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 147  

Sementara itu pada bab 13 digambarkan terkait profil KH. Muhammad Sholeh 

Bahruddin (1953M) mulai dari keturunan, masa kecil, perjuangan, masa belajar hingga 

karya-karyanya. Adapun ciri khas dari pemikiran beliau adalah ditengah dunia keagamaan 

yang semakin komodifikasi, KH Sholeh Bahruddin menghadirkan wajah keberagamaan 

inklusif dan konkret. Melalui tradisi menulis kitab ilmiah seperti Ensiklopedi Fikih Jawabul 

Masail Bermadzhab Empat atau ensiklopedi tarekat Sabilus Salikin, ia merangkul rakyat 

dengan bahasa yang mudah diakses dan terasa relevan menjadikan ilmu sebagai milik 

bersama, bukan ekslusif. Buku-bukunya dibagikan gratis tanpa royalti, menunjukkan 

bahwa iman dan pengetahuan seharusnya hidup sebagai warisan untuk masyarakat (Sera, 

2022). 

Berangkat dari prinsip “sak temene dek pasar … kabeh iku dulurmu” (di pasar, di 

masjid, di jalan semua adalah saudaramu), KH Sholeh Bahruddin mempraktikkan 

keberagaman sebagai persaudaraan universal. Melalui dorongan tarekat dan ajaran 

Naqshabandiyah, beliau menerjemahkan ajaran tasawuf ke dalam ajakan hidup rukun dan 

inklusif menghubungkan berbagai kalangan dalam ruang dialog spiritual yang hormat dan 

merangkul. Dalam dimensi kebangsaan, ulama dari Pasuruan ini juga merumuskan agama 

sebagai penguat persatuan nasional menghindarkan identitas keagamaan dari konflik 

politik. Sebagaimana beliau katakan, NU tidak pernah bertentangan dengan NKRI; 

Pancasila menjadi landasan moral yang menyatukan agama dan negara secara legitim dan 

harmoni. Ringkasnya, KH Muhammad Sholeh Bahruddin memetakan model keulamaan 

yang praktis, inklusif, dan nasionalis agama sebagai warisan kreatif, keberagaman sebagai 

modal sosial, dan kebangsaan sebagai panggilan iman. Sikap ini terasa sangat relevan 

bagi Indonesia kontemporer yang terus bergulat dengan polarisasi, disorientasi identitas, 

dan kebutuhan narasi moral yang menyatukan (Haris, 2024). 

Terakhir pada bab 14, buku itu menjelaskan terkait implikasi dari pada ajaran 

ataupun praktek tasawuf kebhinekaan para tokoh sufi nusantara dalam membangun 

kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan bernegara dimana ia tidak sekadar 

menampilkan sisi spiritual para sufi, melainkan memperlihatkan bagaimana ajaran dan 

praktik mereka justru menjadi fondasi sosial-politik yang membentuk wajah kebangsaan 

Indonesia. Tasawuf di tangan para tokoh sufi Nusantara bukanlah pelarian ke dunia batin, 

tetapi transformasi ke dalam gerakan sosial yang mampu mengikat keberagaman dalam 

satu simpul nilai. Implikasi paling penting yang ditunjukkan dalam buku ini adalah bahwa 

tasawuf menjadi “energi lunak” (soft power) yang melampaui batas sekat primordial. 

Para sufi seperti Walisongo, Abdurrahman Wahid (Gus Dur) hingga KH Hasyim Asy’ari 

menghadirkan spiritualitas sebagai ruang dialog yang menghidupkan harmoni, bukan 

eksklusivitas. Inilah yang membuat tasawuf Nusantara berbeda dengan tradisi sufisme 

Timur Tengah yang cenderung eksklusif-spiritual. Di Indonesia, ia menjadi praksis sosial 

yang membentuk etika bersama: gotong royong, toleransi, dan penghargaan pada 

kebinekaan (Mu’ti, 2019). 



Abid Nurhuda, dkk. 
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 148  

Dalam konteks kebangsaan, Prof. Ni’am berhasil menunjukkan bahwa praktik 

tasawuf melahirkan model keberagamaan yang “inklusif-kontributif.” Ajaran ikhlas, 

tawadhu’, dan mahabbah tidak berhenti pada diri seorang salik, melainkan menjelma ke 

dalam sikap politik kebangsaan: menerima Pancasila sebagai konsensus, menolak 

radikalisme, serta menjadikan agama sebagai sumber nilai kebersamaan, bukan sumber 

perpecahan. Lebih jauh, buku ini menyingkap implikasi strategis: tasawuf Nusantara 

adalah basis epistemologis bagi nation-building Indonesia. Para sufi menanamkan nilai 

welas asih di tengah pluralitas, sehingga identitas kebangsaan tidak dibangun dari 

homogenitas, tetapi dari perjumpaan dan keragaman yang dirangkul secara spiritual. 

Dengan begitu, tasawuf Nusantara bukan sekadar warisan kultural, melainkan sumber 

daya peradaban yang relevan menjawab problem disintegrasi dan intoleransi 

kontemporer. 

Pada akhirnya, buku ini memberikan rekomendasi kepada pemerintah untuk 

bertanggung jawab menjaga Pancasila serta NKRI dan mencegah penggunaannya agar 

tidak dimanfaatkan oleh kelompok tertentu. Adapun kepada organisasi masyarkat penulis 

buku memberikan rekomendasi agar terus menjaga pilar keagamaan dalam kehidupan 

sehari-hari. Sementara itu, rekomendasi kepada peneliti mendatang adalah supaya 

mengkaji lebih lanjut fenomena yang berkembang seiring dengan konteks global dan 

paham kebhinekaan. Lalu rekomendasi kepada seluruh warga Indonesia adalah paham 

kebhinekaan yang mana mesti dijaga karena ia sebagai pilar bangsa tidak boleh 

terkontaminasi dengan apapun apalagi dengan kepentingan sesaat. Sedangkan 

rekomendasi untuk seluruh umat islam Indonesia adalah hendaknya kebhinekaan yang 

ada tidak usah dipertentangkan karena itu merupakan sunnatulloh yang sudah pasti 

menjadi keniscayaan sehingga terbentuklah saling menghormati, mengapresiasi dan 

menghargai antara satu dengan lainnya. 

 

Kesimpulan 

Buku ini menegaskan bahwa nilai-nilai tasawuf sejalan dengan prinsip Pancasila 

dan Bhinneka Tunggal Ika, sehingga mampu menjadi basis epistemologis bagi nation-

building di tengah ancaman radikalisme, polarisasi identitas, dan krisis kebangsaan.  Buku 

ini sangat layak untuk menjadi refrensi bagi para akademisi dalam mengakaji terkait 

tasawuf kebhinekaan serta hal-hal yang berkaitan dengan tokoh sufi nusantara dimana 

baik langsung ataupun tidak langsung dapat membangun keberagamaan, keberagaman 

dan social kebangsaan. Mengingat apa yang dibahas di dalam buku ini begitu dalam dan 

mendetail sehingga harapannya bisa memberikan kontribusi yang signifikan dalam 

perkembangan ilmu pengetahuan di Indonesia baik dari segi teoritis maupun praktis. 

 

Daftar Pustaka 

Ahmad, M. (2024). Sufisme & Deradikalisasi Agama. PT Nasya Expanding Manajement. 

Aidid, S. M. Y. (2022). Mewujudkan Al-Madinah Al-Fadilah dalam Naungan Washatiyah Al-



Abid Nurhuda, dkk. 
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme … 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 149  

Islam melalui Nilai-Nilai Pancasila. Indonesia Dalam Pusaran Disrupsi Global, 15(5), 1–

14. 

Asmani, J. M. (2022). Jihad Kebangsaan dan Kemanusiaan Nahdlatul Ulama: Menyongsong 

Era Keemasan 1 Abad NU 2026. IRCiSoD. 

Daryadi, Y. (2024). Spiritualitas generasi milenial: Studi kasus Komunitas Hijrah di Kota 

Bandung. UIN Sunan Gunung Djati. 

Faisal, A., & Asnawi, F. M. (2025). Dari Pesantren untuk Peradaban Indonesia: 

Menginternalisasi Moderasi Beragama di Lingkungan Santri. CV Wawasan Ilmu. 

Haris, M. A. (2024). Pendidikan agama islam dan penguatan identitas kebangsaan di 

perguruan tinggi. Penerbit Adab. 

Ismail, H. F. (2019). Islam, Konstitusionalisme dan Pluralisme. IRCiSoD. 

Lewar, P. P., Woho, A. D., & Animang, E. H. S. (2025). Islam Literal sebagai Antinomi 

Konsep Kehidupan Berbangsa dan Beragama di Indonesia Perspektif Nurcholish 

Madjid. Borneo Review, 4(1), 1–14. https://doi.org/https://doi.org/10.52075/qvbmxp74 

Mafrukhin, U. (2020). Pendidikan Nasionalisme: Teori Dan Aplikasi. CV Pilar Nusantara. 

Mantalean, V., & dkk. (2025, September 10). Catatan Tragedi Bom Thamrin: Direncanakan 

di Penjara, Dieksekusi Residivis. Kompas. https://jeo.kompas.com/catatan-

tragedibom-thamrin-direncanakan-di-penjara-dieksekusi-residivis 

Mu’ti, A. (2019). Ta’awun untuk Negeri: Konteks Keindonesiaan. Muhamadiyah University 

Press. 

Muvid, M. B. (2020). Tasawuf Kontemporer. Amazah. 

Naim, N. (2016). Abdurrahman Wahid: Universalisme Islam dan Toleransi. Kalam, 10(2), 

423–444. https://doi.org/https://doi.org/10.24042/klm.v10i2.8 

Niam, S. (2023). TASAWUF KEBINEKAAN DI NUSANTARA. CV Bildung Nusantara. 

Nurkholis, A. (2017). Merajut damai dalam kebinekaan. Elex Media Komputindo. 

Rizki, A., & Ramadhan, R. (2024). Interaksi Manusia Dengan Alam Perspektif Agama Dan 

Sains. Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan, 2(1), 95–103. 

https://jurnal.ittc.web.id/index.php/jkis/article/view/1436 

Sera, Y. D. (2022). Eksistensi Agama Sebagai Pemersatu Ruang Publik. Insititut Filsafat 

Ledalero NTT. 

Sultoni, S. (2016). Nilai-nilai ajaran tasawuf Walisongo, dan perkembangannya di 

Nusantara. Kabillah: Journal of Social Community, 1(2), 357–378. 

https://doi.org/https://doi.org/10.35127/kabillah.v1i2.13 

Sumbulah, U. (2012). Islam Jawa dan akulturasi budaya: karakteristik, variasi dan ketaatan 

ekspresif. In el-Harakah (Vol. 14, Issue 1). UIN Malang. 

Turmudi, E. (2021). Merajut harmoni, membangun bangsa: memahami konflik dalam 

masyarakat Indonesia. Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 

Zamroni, M. (2017). Media sosial dan realitas gaya hidup masyarakat postmodern. UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. 


