JISRev: Vol. 1, No. 2 (2025), p 136-149
JISRev: Journal of Islamic Studies Review E-ISSN: 3110-3324
Journal of

Islamic Studies

Review

Tasawuf sebagai Basis Pluralisme: Studi Book Review terhadap
Karya Syamsun Ni’am

Abid Nurhuda', Muhammad Hariyadi?, Nur Muhammad Lathif3
"2Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia, 3Umraniye Buyuk Kurs Istanbul, Turkey
Email Konfirmasi: abidnurhuda@mbhs.ptig.ac.id

ABSTRAK

Buku Tasawuf Kebinekaan di Nusantara karya Prof. Dr. H. Syamsun Ni’am, M.Ag yang direview
dalam naskah ini menawarkan perspektif baru mengenai hubungan tasawuf dengan kebinekaan,
keberagamaan, dan kebangsaan di Indonesia. Melalui kajian historis-sosiologis, penulis buku
menelusuri pemikiran dan praktik para tokoh sufi Nusantara, mulai dari Walisongo, KH. Hasyim
Asy’ari, KH. Achmad Siddig, hingga KH. Abdurrahman Wahid. Mereka menampilkan tasawuf
bukan sekadar laku individual, melainkan energi sosial yang melahirkan toleransi, moderasi, dan
cinta tanah air. Buku ini menegaskan bahwa nilai-nilai tasawuf sejalan dengan prinsip Pancasila
dan Bhinneka Tunggal lka, sehingga mampu menjadi basis epistemologis bagi nation-building di
tengah ancaman radikalisme, polarisasi identitas, dan krisis kebangsaan. Keistimewaan karya ini
terletak pada keberhasilannya mengaitkan ajaran klasik sufistik dengan konteks kontemporer
Indonesia, sekaligus memperlihatkan bahwa pluralisme tidak hanya wacana, tetapi praksis nyata
dalam kehidupan berbangsa. Dengan analisis yang mendalam dan sistematis, buku ini
memberikan kontribusi penting bagi studi tasawuf, ilmu sosial keagamaan, dan diskursus
pluralisme, serta relevan sebagai referensi akademis maupun praktis dalam merawat harmoni
kebangsaan di era modern.

Kata kunci: Tasawuf, Pluralisme, Book Review, Syamsun Ni’am.

ABSTRACT

The book Sufism and Diversity in the Archipelago by Prof. Dr. H. Syamsun Ni'am, M.Ag, reviewed in
this paper, offers a new perspective on the relationship between Sufism and diversity, pluralism, and
nationalism in Indonesia. Through historical and sociological studies, the author traces the thoughts
and practices of Sufi figures in the archipelago, from Walisongo, KH. Hasyim Asy'ari, KH. Achmad
Siddiq, to KH. Abdurrahman Wahid. They present Sufism not merely as an individual practice, but as
a social energy that gives birth to tolerance, moderation, and love for the homeland. This book
emphasises that Sufi values are in line with the principles of Pancasila and Bhinneka Tunggal Ika, thus
serving as an epistemological basis for nation-building amid the threats of radicalism, identity
polarisation, and national crisis. The uniqueness of this work lies in its success in linking classical Sufi
teachings with the contemporary Indonesian context, while also showing that pluralism is not just
discourse, but a real practice in national life. With its in-depth and systematic analysis, this book
makes an important contribution to the study of Sufism, religious social sciences, and the discourse
of pluralism, and is relevant as an academic and practical reference for maintaining national harmony
in the modern era.

Keywords: Sufism, Pluralism, Book Review, Syamsun Ni'am.

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 136



https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index
mailto:abidnurhuda@mhs.ptiq.ac.id

Abid Nurhuda, dkk. JISRev:
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme ... Journal of Islamic Studies Review

Pendahuluan

Buku dengan judul Tasawuf Kebinekaan Di Nusantara (Artikulasi Sufi Nusantara
dalam Merespons Problem Keberagaman, Keberagamaan dan Sosial-Kebangsaan)
merupakan kumpulan tulisan dari penelitian Bapak Prof. Dr. H. Syamsun Ni’am, M.Ag yang
diedit oleh Dr. Hj. Anin Nurhayati, M.Pd dan sampulnya didesain oleh Ruhtata serta telah
diterbitkan oleh CV. Bildung Nusantara Yogyakarta pada Maret 2023 dan Juni 2023
dengan no ISBN 978-623-8091-26-3 sekaligus kurang lebih tebalnya berjumlah 329
Halaman, dimana menyajikan perspektif pemikiran Syamsun Ni’am tentang konsepsi
genealogis kebinekaan dan pluralisme dari para figur ulama tasawuf nusantara seperti
para Walisongo, KH Hasyim Asy’ari, Syeikh lhsan Kediri, KH Mukhtar Banyuwangi, KH.
Abdul Hamid Pasuruan, KH. Abdul Hamim, KH. Achmad Siddiq, KH. Abdurrohman Wahid,
KH. Husaini Mojokerto, dan KH Muhammad Sholeh Bahruddin.

Tema tersebut dibuat dilatar belakangi dengan adanya disharmoni keberagaman
dan keberagamaan di Indonesia karena faktor barat maupun timur. Lalu adanya gerakan
masif dari radikalisasi melalui media sosial. kemudian adanya pegangan yang teguh terkait
pengamalan pancasila dan bhineka Tunggal ika yang tidak boleh dipertentangkan. Dan
paling penting adalah keputusan diterimanya kedua hal tersebut yakni (Pancasila dan
Bhineka) oleh para ulama Sufi Nusantara. Hal tersebut diperkuat dengan sebuah data
bahwa mayoritas ulama sufi di Indonesia menerima Pancasila dan Bhinneka Tunggal lka
karena nilai-nilainya tidak bertentangan dengan Islam, bahkan justru mendukung
terciptanya masyarakat yang sejuk, damai, adil, dan harmonis (Aidid, 2022).

Buku ini menyuguhkan kontribusi yang berharga dan nyata dalam disiplin cara
bertoleransi yang saling menghromati serta menghargai sesama selain itu, juga termasuk
memberikan peran penting dari pada kajian ilmu akhlak tasawuf. Dan ia juga memberikan
sumbangsih yang signifikan mengenai topik Tasawuf sebagai basis Pluralisme di masa lalu
dan mengaitkannya dengan isu-isu yang terhangat sedang terjadi pada saat sekarang ini
dimana waktu tersebut adalah tahun 2015 disaat banyak sekali permasalahan serta
tantangan yang dihadapi seperti munculnya ISIS, Jatuhnya Al-Qaida Afghanistan hingga
pengeboman bunuh diri di jalan Thamrin Jakarta, Indonesia yang menewaskan kurang
lebih 7 orang sedangkan lainnya luka-luka. Peristiwa bom Thamrin ini bukan sekadar
insiden ledakan, tetapi menunjukkan kompleksitas jaringan teror, kepanikan massal,
perbedaan data korban, hingga ketanggapan aparat dalam menghadapi ancaman di
pusat kota (Mantalean & dkk, 2025).

Bab-bab dalam buku ini mengkaji sangat detail mulai dari pendahuluan yang berisi
latar belakang kontekstualisasi kajian tasawuf kebhinekaan yang bersinggungan langsung
dengan adanya rasa khawatir yang tinggi serta kegelisahan dari berbagai pihak terkait
masalah disharmoni. Maka timbul sebuah pertanyaan apakah bangsa ini masih mampu
berdiri utuh di tengah perbedaan? Karena ketika mengenang kembali terkait gotong
royong yang bukan sekadar slogan, melainkan nafas sehari-hari. Untuk saat ini sering
muncul retakan bukan karena perbedaan suku, agama, atau bahasa itu sendiri, tetapi

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 137



Abid Nurhuda, dkk. JISRev:
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme ... Journal of Islamic Studies Review

karena cara sebagian orang menggunakannya sebagai senjata politik dan identitas sempit
sehingga terjadilah kecurigaan antar kelompok yang tumbuh pelan-pelan, kadang disulut
kabar bohong, kadang oleh luka lama yang tak pernah benar-benar sembuh.
Masyarakatpun takut bahwa harmoni yang dulu dianggap kokoh ternyata rapuh bila diuji
oleh kepentingan sesaat. Mereka khawatir anak-anak tumbuh dalam iklim saling curiga, di
mana suara keras lebih mudah didengar ketimbang bisikan kebaikan (Turmudi, 2021).

Namun di balik rasa cemas itu, ada juga tekad yang diam-diam menguat: tak ingin
Indonesia menjadi pecahan yang tercerai-berai. Kekhawatiran justru menjadi pengingat,
bahwa kebinekaan ini bukan hadiah, melainkan amanah yang harus terus dijaga, meski
kadang dengan air mata dan perdebatan panjang. Hal tersebut dibuktikan dengan
banyaknya buku-buku ataupun penelitian terdahulu yang membahas terkait dengan tema
serupa seperti “Fikih Kebhinekaan: Pandangan Islam Indonesia tentang umat, kewargaan
dan Kepemimpinan Non Muslim”. Lalu ada juga buku lain yang berjudul “Figih Lintas
Agama: Membangun Masyarakat Inklusif-Pluralis”. Kemudian ada juga buku yang ditulis
oleh KH Sahal Mahfudh yang berjudul “Nuansa Figih Sosial”. Dan terakhir buku yang
dibuat oleh KH Mustofa Bisri dengan judul “Fikih Keseharian Gus Mus” (Niam, 2023).

Semua buku-buku terdahulu lebih dominan mengkaji kebhinekaan, keberagaman
serta keberagamaan dalam perspektif figih, sedangkan buku Prof Syamsun Niam ini
mengambil sudut pandang kebhinekaan dari kacamata yang berbeda yakni tasawuf serta
dilakukan langsung pengambilan datanya oleh beliau dengan teknik dokumentasi dan
wawancara mendalam kepada para tokoh sufi sehingga pendekatan yang terbentuk itu
bersifat sosiologis historis. Maka tak bisa dipungkiri oleh fakta sejarah bahwa islam
sebagai agama rohmatan lil alamin mengayomi serta mecakup seluruh dimensi dan aspek
kehidupan, tak luput di dalamnya juga dibahas mengenai tasawuf dan kebhinekaan. Buku
ini mengambil perspektif kritis yang mana kebanyakan masyarakat dan warga Negara
saat ini sering kali melakukan tindakan anarkis, pengeboman, individualistik dan berbagai
hal yang dapat mengganggu keharmonisan masyarakat disebabkan kurangnya rasa
toleransi serta terlalu cinta kepada dunia sekaligus takut pada kematian. Selain itu,
Disharmoni masyarakat beragam tidak selalu lahir dari kebencian langsung. Kadang, ia
muncul dari kelelahan empati, perbedaan ritme modernisasi, distorsi simbol, hingga
miskomunikasi gaya hidup digital. Faktor-faktor ini jarang disadari, tetapi justru membuat
perpecahan semakin halus dan berbahaya (Zamroni, 2017).

Pada bab satu, penulis buku memberikan pijakan dasar terkait penyebutan serta
penegasan kata istilah tasawuf kebhinekaan dan sufi nusantara agar tidak bias dalam
pemaknaan. Tasawuf sendiri diartikan sebagai ajaran kebatinan yang bersanad dari pada
Rosul, sahabat nabi, tabiin serta salaf sholih. Adapun kebhinekan dalam koteks ini
diartikan sebagai pluralism dengan tujuan sebagai penghormatan atas keberagaman yang
dimiliki. Sedangkan yang dimaksud dengan tokoh sufi nusantara adalah sejumlah ulama
nusantara yang mana memiliki pemikiran serta perilaku yang identik pada sifat mereka
yang egaliter, moderat, inkulsif serta tinggi rasa kebatinannya tanpa menghilangkan

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 138



Abid Nurhuda, dkk. JISRev:
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme ... Journal of Islamic Studies Review

budaya asli bangsa maupun agamanya. Agama islam sebagai agama yang diturunkan bagi
umat manusia, ia tidak hanya mengakomodir umat muslim saja akan tetapi ia mencakup
semua golongan baik muslim ataupun non muslim. Lalu mencakup bagaimana
berinteraksi dengan mahkluk hidup baik hewan, tumbuhan maupun mengelola alam
semesta. Dan inti dari yang paling intinya lagi adalah menjelaskan bagaimana beribadah
kepada sang maha pencipta Allah SWT sehingga rasa batinnya dipenuhi ketenangan dan
ketentraman (Rizki & Ramadhan, 2024).

Tokoh sufi yang dicantumkan oleh penulis buku hanya berfokus pada 9 orang
ulama nusantara, adapun tokoh-tokoh lainnya bisa jadi ia juga memiliki pemikiran sufistik
hanya saja penulis buku sengaja memberikan keleluasaan kepada peneliti selanjutnya
untuk mengkaji tokoh sufi nusantara lainnya. Maka isu-isu yang diangkat di dalam buku ini
agar pembahasannya tidak melebar, dibuatlah batasan-batasan yang mengharuskan agar
penjelasan nya menjadi tersruktur serta sistematis. Beberapa batasan yang akan
didetailkan dalam buku ini antara lain Aspek Geneologi Tasawuf Kebhinekaan Sufi
Nusantara, Ajaran Serta Praktek Tasawuf Kebhinekaan Sufi Nusantara, dan Implikasi
Ajaran Serta Praktek Tasawuf Kebhinekaan Sufi Nusantara dalam kehidupan
bermasyarakat, beragama, bernegara maupun berbangsa (Niam, 2023). Konsep yang
sudah tergambar itu lah oleh penulis buku dianalisis serta dikontekskan dengan isu-isu
pokok seperti radikalisme dan selainnya dimana topik tersebut menimbulkan pro dan
kontra di masyarakat Indonesia dan dunia. Maka perlu kiranya penulis, memberikan
gambaran mengenai konsep Artikulasi Sufi Nusantara dalam Merespons Problem
Keberagaman, Keberagamaan dan Sosial-Kebangsaan sehingga dijabarkan pada buku ini
ke dalam 14 bab.

Sementara itu, masih di bab yang sama penulis telah melakukan banyak sekali
tela’ah dan kajian terhadap penelitian terdahulu sebagaimana yang telah disampaikan
diatas dengan tujuan untuk menguatkan argument serta merelevansikan dengan judul
yang tertera dalam buku karena hal tersebut menjadi alasan penulis memutuskan untuk
memilih tema maupun judul tertentu sekaligus sebagai pondasi lingkup pekerjaan yang
akan dilaporkan sehingga bisa menyusun kerangka pemikiran yang terarah dan
berkualitas (Ridwan, AM, Ulum, & Muhammad, 2021), Apalagi jika ditambahkan dengan
sumber-sumber primer yang sangat terkenal antara lain Risalah Ahlus Sunnah wal
Jamaah, Qonun Asasi Nahdlatul Ulama, Addhuror Al Muntasyiroh fil Masaili Tis’ah Asyoh,
Al Fikrah Annahdiyyah, Khittoh Annahdhiyyah dan seterusnya. Sekaligus dukungan
sumber sekunder baik itu berupa sejarah, gerakan, praktek ataupun pemikiran yang
terdokumentasikan sehingga dapat menguatkan saat ia relevan dengan judul ataupun
tema penelitian yang telah dibuat.

Hasil dan Pembahasan
Pada bab 2 dari buku ini dijelaskan mengenai tauhid, syariah dan tasawuf sebagai
trilogi dalam bertasawuf kebinekaan. Persoalan yang pertama kali muncul dalam

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 139



Abid Nurhuda, dkk. JISRev:
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme ... Journal of Islamic Studies Review

diskursus trilogi tersebut adalah apakah domain dari ketiganya boleh berjalan masing-
masing 2. Fakta kajian islam menjadikan trilogi tersebut bersama-sama sehingga tidak bisa
berat kepada salah satunya. Berikut urutan pengkajian islam yang ideal antara lain tauhid,
syariat, moderasi/ menjaga keseimbangan, berkesinambungan selalu, luas serta mudah
dalam berkarateristik, beragam serta fleksibel, universal serta dinamis dan paling terakhir
harus kontekstual. Lalu dijelaskan pula pada bab tersebut bahwa posisi tasawuf itu
terletak antara tuntutan individual dan social, seringkali orang salah mengartikan bahwa
tasawuf itu identik dengan statis, menyendiri, cuek, serta tidak mau bersosial karena ingin
menghindari huru hara dunia. Maka sejatinya dibalik kestatisannya itu ia memiliki suatu
kedinamisan sehingga bisa menghidupkan sebuah gerakan yang begitu besar serta
memotivasi umat islam untuk terus melawan penjajah, hal tersebut secara tidak langsung
bisa menjadi pelerai disaat dunia mengalami kegersangan.

Lalu dijelaskan pula bahwa objek daripada kajian tasawuf adalah rohani apa yang
ada didalam diri mulai dari ruh, hati, jiwa dan nafsu. Maka tujuan dari pada tasawuf
kebhinekaan adalah untuk mengenal allah dengan kasyf sebenar-benarnya. sehingga
dapat tersingkap tabir ataupun hijab antara manusia dengan tuhannya. Kemudian
dijelaskan juga pada bab ini bahwa perspektif tasawuf di era modernitas dan kebhinekaan
seringkali dimaknai sebagai spiritual kerohanian untuk mencapai makrifat serta mengerti
rahasia akan tuhannya. Bahkan seringkali di identikkan dengan aliran suluk maupun
tarekat-tarekat tertentu. Maka peran tasawuf disini ialah untuk memperkokoh akhlak dari
pengaruh luar, serta membina sikap zuhud, sederhana, kasih sayang dan saling
menghargai. Sikap-sikap tersebut juga telah dicontohkan oleh nabi kepada umatnya
dengan bentuk ketekunan beribadah, kesederhanaan Nabi, stabilitas mental, kesadaran
atas kelemahan dan terakhir rasa syukur yang sempurna.

Kemudian pada bab 3 dijelaskan mengenai sufisme dan kebhinekaan di Indonesia
dimana sufisme sendiri tidak digunakan untuk menganalisis logika analisis, namun ia
merupakan upaya untuk mendekatkan diri kepada Allah melalui kesadaran yang murni.
Pada akhirnya, tasawuf adalah upaya pulang. Pulang dari kegaduhan dunia menuju
ketenangan dzikir. Pulang dari kepalsuan menuju keaslian. Pulang dari perpecahan
menuju keesaan. Dan ketika hati sudah pulang, barulah seorang hamba merasakan
kedekatan yang sejati dengan Allah—kedekatan yang tidak diukur oleh jarak, melainkan
oleh kejernihan cinta (Muvid, 2020).

Lalu pada bab yang sama dijelaskan bahwa kebhinekaan dalam islam atau bahkan
di dunia ini menjadi keniscayaan yang tidak bisa dipungkiri, dilawan, dihilangkan atau
bahkan diubah sehingga kemajemukan yang ada harus diolah dengan baik agar tidak
memunculkan problematika yang baru karena itu merupakan sunnatulloh. Maka dari hal
tersebut para sufi mengartikulasikan tasawuf kebhinekaan bukan dengan teori,
melainkan dengan laku: duduk bersama tanpa prasangka, mendengar sebelum
menghakimi, mendoakan tanpa syarat. Bagi mereka, menjaga kebhinekaan bukan
sekadar kewajiban sosial, tetapi bagian dari ibadah ruhani: bentuk cinta pada ciptaan

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 140



Abid Nurhuda, dkk. JISRev:
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme ... Journal of Islamic Studies Review

sebagai jalan menuju Sang Pencipta. Universalisme Islam sering dipahami sebagai ajaran
yang berlaku untuk seluruh umat manusia, melampaui batas suku, bangsa, dan waktu.
Namun dalam konteks Indonesia, universalisme itu menemukan ruang ekspresi yang unik:
ia tidak hanya hadir sebagai prinsip teologis, tetapi menyatu dengan denyut kebhinekaan.

Kemudian jika ditelusuri, universalisme Islam tidak pernah menghapus keragaman,
melainkan menawarkannya kerangka makna. Al-Qur’an menyebut bahwa manusia
dijadikan berbangsa-bangsa agar saling mengenal (lita’arafd). Dalam masyarakat
Indonesia, ayat ini menemukan “panggung nyata”: lebih dari 700 bahasa daerah, puluhan
tradisi besar, dan beragam keyakinan berjalan berdampingan. Universalisme Islam di sini
tidak tampil sebagai seruan untuk menyeragamkan, tetapi sebagai jembatan nilai yang
memungkinkan semua ragam itu hidup berdampingan tanpa kehilangan identitas (Naim,
2016). Dalam perspektif sufistik, kebhinekaan Indonesia dapat dipandang sebagai tajalli
(pancaran) dari nama-nama Allah. Keberanian orang Batak, kelembutan orang Jawa,
ketekunan orang Bugis, hingga keramahtamahan orang Minang — semua merupakan
fragmen sifat-sifat llahi yang beraneka. Universalisme Islam memberi bingkai bahwa
keragaman ini bukan kebetulan, melainkan bagian dari keindahan ciptaan.

Lebih jauh, wuniversalisme Islam dalam konteks kebhinekaan Indonesia
menghadirkan kesadaran ganda: pertama, bahwa semua warga bangsa memiliki
martabat yang sama di hadapan Allah; kedua, bahwa menjaga perbedaan sama nilainya
dengan menjaga persatuan. Dengan kata lain, mengabaikan kebhinekaan berarti menolak
sebagian dari pesan universal Islam itu sendiri. Maka, universalisme Islam di Indonesia
bukanlah doktrin yang melayang di awang-awang, melainkan realitas yang berdenyut
dalam kehidupan sehari-hari: ketika umat Islam bisa shalat berjamaah sementara
tetangganya mengadakan misa, ketika masyarakat bergotong royong membangun masjid
dan pura sekaligus, ketika hari raya yang berbeda justru menjadi ruang saling
mengunjungi. Universalisme Islam dalam konteks ini bukan lagi sekadar ide abstrak,
melainkan nafas kebangsaan: Islam yang universal menemukan rumahnya di kebhinekaan
Indonesia, dan kebhinekaan Indonesia menemukan penjaganya dalam semangat
universal Islam (Lewar et al., 2025).

Selanjutnya pada bab 4 dijabarkan terkait walisongo sebagai rujukan awal dalam
tasawuf kebhinekaan di nusantara. Ketika Walisongo datang ke tanah Jawa, mereka tidak
membawa Islam sebagai hukum kaku yang meniadakan tradisi lokal. Mereka datang
dengan wajah tasawuf: lembut, menyerap, dan memberi ruh baru pada kehidupan
masyarakat. Tasawuf inilah yang menjadi pijakan awal kebhinekaan Nusantara dalam
bingkai Islam dimana Tasawuf yang Membaca Ragam Budaya sebagai Jalan Dakwah, Para
wali tidak menolak perbedaan tradisi; mereka menjadikannya bahasa dakwah. Wayang,
gamelan, tembang, hingga upacara adat tidak dihancurkan, tetapi ditransformasikan.
Inilah bukti awal tasawuf kebhinekaan: perbedaan budaya dipandang bukan ancaman,
melainkan pintu masuk menuju makna tauhid. Lalu Tasawuf yang Menyatukan, Bukan
Menyeragamkan, Berbeda dengan model dakwah eksklusif, Walisongo justru

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 141



Abid Nurhuda, dkk. JISRev:
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme ... Journal of Islamic Studies Review

menanamkan kesadaran bahwa Allah dapat dikenal melalui keragaman ekspresi budaya.
Syekh Siti Jenar mengartikulasikan keesaan Tuhan lewat filsafat manunggaling kawula
gusti, Sunan Kalijaga melalui estetika seni, Sunan Kudus lewat kebijakan sosial yang
menghormati pantangan setempat. Semua berbeda cara, tapi satu tujuan: mendekatkan
manusia kepada Yang Maha Esa (Sultoni, 2016).

Selanjutnya, Tasawuf Kebhinekaan sebagai Fondasi Identitas Nusantara, Dengan
pendekatan itu, Islam di Nusantara tumbuh tidak sebagai “agama asing” tetapi sebagai
nafas baru yang menyatu dengan jiwa lokal. Inilah warisan Walisongo: kebhinekaan
dijaga, namun diarahkan untuk menemukan harmoni spiritual. Tasawuf mereka bukan
sekadar laku batin, tetapi seni mengelola perbedaan dalam bingkai cinta Ilahi. Lalu, Jika
hari ini masyarakat Indonesia sering dihantui disharmoni karena perbedaan suku, agama,
dan budaya, maka menengok kembali Walisongo memberi pelajaran berharga: Islam
dapat hadir sebagai kekuatan pemersatu, bukan pemecah. Tasawuf kebhinekaan
Walisongo mengajarkan bahwa keislaman sejati bukan hanya soal syariat formal, tetapi
juga soal kemampuan memeluk keragaman tanpa kehilangan arah kepada Allah.

Lalu pada bab 5 dijelaskan terkait sejarah kehidupan KH Hasyim Asyari (1947M)
mulai dari perjuangan, karir, keluarga, Pendidikan hingga karyanya. Selain itu yang paling
penting untuk disoroti adalah pemikiran serta respon beliau yang mana tidak hanya
dikenal sebagai ulama besar dan pejuang bangsa, tetapi juga sebagai perumus jalan
tengah dalam menghadapi problem keberagamaan, keberagaman, dan kebangsaan.
Dalam karya Prof. Syamsun Niam, tampak jelas bahwa pemikiran Hasyim Asy’ari selalu
lahir dari pergulatan nyata umat bukan sekadar wacana normatif. Karena itu, gagasannya
tetap relevan bagi Indonesia kontemporer yang terus berhadapan dengan tantangan
disintegrasi dan polarisasi. Pertama, soal keberagamaan. Hasyim Asy’ari menolak dua
kutub ekstrem: puritanisme yang kaku dan liberalisme yang melemahkan otoritas agama.
Baginya, agama bukan hanya doktrin untuk diperdebatkan, melainkan jalan hidup yang
menuntun keseimbangan antara ubudiyah kepada Allah dan akhlak terhadap sesama. Dari
sini lahirlah corak Islam yang dialogis dan ramah, menjawab problem keberagamaan
dengan menawarkan jalan tengah—Islam yang hidup bersama masyarakat, bukan Islam
yang hidup untuk dirinya sendiri (Niam, 2023).

Kedua, soal keberagaman. Hasyim Asy’ari tidak menempatkan budaya lokal
sebagai lawan agama, melainkan sebagai ruang dialektika kreatif. Selama tidak
bertentangan dengan tauhid, tradisi bisa dihidupkan sebagai bagian dari ekspresi iman.
Dari sinilah lahir “kosmopolitanisme pesantren’” sebuah ruang perjumpaan antara tradisi
Arab-Islam dan kearifan Nusantara. Sikap ini menunjukkan bahwa keberagaman bukan
ancaman, melainkan kekayaan yang memperkuat persaudaraan. Ketiga, soal kebangsaan.
Resolusi Jihad 22 Oktober 1945 adalah simbol bagaimana Hasyim Asy’ari menghubungkan
iman dengan cinta tanah air. Baginya, membela bangsa bukan sekadar agenda politik,
tetapi bagian dari pengamalan tauhid: menjaga tanah air adalah menjaga amanah Allah.
Nasionalisme dengan demikian tidak dipahami sebagai sekularisme, melainkan sebagai

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 142



Abid Nurhuda, dkk. JISRev:
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme ... Journal of Islamic Studies Review

spiritualitas kebangsaan. Model ini memberi blueprint nation building yang khas: agama
tidak mengurangi loyalitas kepada negara, tetapi justru memperkuatnya (Mafrukhin,
2020).

Di tengah Indonesia kini yang menghadapi radikalisme, polarisasi identitas, dan
arus globalisasi, pemikiran Hasyim Asy’ari menjadi sumber energi moral. Jalan tengah
dalam keberagamaan dapat meredam radikalisme, etika keberagaman ala Tebuireng
dapat merawat persaudaraan lintas iman, dan nasionalisme religius dapat menjadi
benteng menghadapi gempuran global. Dengan demikian, Hasyim Asy’ari tidak hanya
menjadi ulama masa lalu, melainkan guru bangsa yang gagasannya terus menyala untuk
hari ini dan masa depan.

Selanjutnya bab 6 dari buku ini menjabarkan mengenai syekh lhsan Jampes Kediri
(1952M) mulai dari pada perjuangan, masa belajar, masa kecil hingga karya-karyanya.
Selain itu Syekh lhsan Jampes Kediri dikenal sebagai ulama sufi yang menghadirkan
tasawuf secara inklusif. Dalam Sirajut Thalibin, beliau menjawab problem keberagamaan
dengan menawarkan jalan spiritual yang mudah dipahami, bahkan oleh kalangan awam.
Agama, menurutnya, bukan ruang penghakiman, melainkan bimbingan menuju
kedekatan dengan Allah. Hal ini membuat tasawuf tampil sebagai wajah Islam yang
menenangkan sekaligus membumi. Dalam konteks keberagaman, Syekh Ihsan
menegaskan bahwa otoritas keilmuan tidak harus datang dari pusat Islam di Timur
Tengah. la menunjukkan bahwa ulama lokal dengan basis pesantren mampu melahirkan
karya agung yang diakui luas. Sikap ini menjadi teladan bahwa keberagaman latar
pendidikan, budaya, dan tradisi justru memperkaya khazanah Islam Nusantara.
Keberagaman, bagi beliau, adalah peluang untuk tumbuh, bukan ancaman.

Adapun soal kebangsaan, Syekh lhsan menolak menjadikan tasawuf sekadar
praktik individual. Pesantren Jampes menjadi basis pergerakan tempat transit para
pejuang, ruang doa restu, sekaligus benteng moral perjuangan. Dengan demikian,
nasionalisme baginya lahir dari iman: membela tanah air merupakan bagian dari
pengabdian kepada Allah. Melalui tiga aspek ini, Syekh lhsan menghadirkan model
sufisme yang bergerak: keberagamaan yang inklusif, keberagaman yang memperkaya,
dan kebangsaan yang spiritual. Pemikiran ini tetap relevan untuk Indonesia hari ini dalam
menghadapi radikalisme, polarisasi sosial, dan krisis identitas (Ahmad, 2024).

Adapun catatan berikutnya dalam buku tersebut dari bab 7 dijabarkan masa
belajar KH Mukhtar Syafaat (1991M), masa pertumbuhannya, masa perjuangan hingga
masa pengabdiannya. Selain itu, KH Mukhtar Syafaat Banyuwangi menghadirkan corak
keberagamaan yang berakar pada tasawuf inklusif. Berpegang pada tradisi lhya’
Ulumiddin, beliau menekankan agama sebagai praktik keseharian yang menuntun umat
lewat keteladanan, kesederhanaan, dan pengamalan akhlak, bukan sekadar doktrin elitis.
Model ini membuat keberagamaan tampil ramah, membimbing, dan mudah diterima
masyarakat luas. Dalam hal keberagaman, KH Mukhtar tidak melihat budaya lokal sebagai
ancaman, melainkan sebagai medium dakwah. Seperti Wali Songo, beliau melakukan

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 143



Abid Nurhuda, dkk. JISRev:
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme ... Journal of Islamic Studies Review

akulturasi dengan tradisi Banyuwangi, sehingga Islam hadir secara harmonis tanpa
menimbulkan benturan (Sumbulah, 2012).

Keberagaman budaya dan sosial dipandangnya sebagai kekuatan yang
memperkaya kehidupan beragama. Sementara dalam kebangsaan, KH Mukhtar
menjadikan pesantren Blokagung bukan hanya pusat pendidikan, tetapi juga basis
perjuangan. Pesantren berfungsi sebagai tempat lahirnya kesadaran nasional dan wadah
dukungan spiritual bagi para pejuang kemerdekaan. Dengan demikian, nasionalisme
baginya bukan ideologi kering, melainkan bagian dari pengabdian kepada Allah. Dari
ketiga aspek ini, tampak bahwa KH Mukhtar Syafaat menawarkan model ulama yang
menyatukan spiritualitas, kearifan budaya, dan cinta tanah air. Pemikirannya tetap relevan
hari ini sebagai rujukan menghadapi radikalisme, polarisasi sosial, dan tantangan
kebangsaan modern.

Adapun pada bab 8 buku ini dibahas mengenai profil umum KH Abdul Hamid
Pasuruan (1982M) mulai dari masa kecil, masa belajar hingga perjuangannya. Lalu dalam
perjalanan hidupnya, KH Abdul Hamid Pasuruan menampilkan keberagamaan yang
mendalam dan membumi bukan sekadar retorika, melainkan praktik hidup penuh
keteladanan. Ajarannya bersandar pada kitab-kitab klasik seperti Ihya’ Ulumuddin, dan ia
menghidupkan ilmu itu dalam keseharian: kesederhanaan, keikhlasan, tawadhu, dan
disiplin spiritual seperti khatam Al-Qur’an mingguan dan membaca Al-Fatihah seratus kali
sehari. Model keberagamaan beliau bukan sekadar diketahui akal, tetapi dirasakan hati.
Dalam menghadapi keberagaman, KH Abdul Hamid menunjukkan kerendahan hati yang
khas ulama Nusantara beliau hadir sebagai simbol inklusifitas, bukan eksklusifitas. Latar
pesantren yang kuat dan hubungan akrab dengan guru-guru besar seperti Habib Ja’far
bin Syichan Assegaf menciptakan wajah Islam yang merangkul dan menghargai akar
budaya lokal. Hal ini menguatkan bahwa keragaman intelektual dan komunitas bukan
halangan, melainkan kekayaan yang perlu dijaga (Faisal & Asnawi, 2025).

Mengenai kebangsaan, KH Abdul Hamid tidak membiarkan spiritualitasnya
menjadi doktrin individualistik. Melalui pesantren Salafiyah di Pasuruan, beliau menjadi
teladan sosial dan moral yang dihormati berbagai kalangan, termasuk tokoh nasional.
Kisah beliau memberikan “pelajaran stabilitas” kepada politisi sebagaimana diceritakan
oleh Menag bahwa menjaga hati diri lebih penting daripada berharap pada perubahan
sosial menunjukkan kebangsaan yang dihayati dalam kehidupan sederhana dan penuh
hikmah. Secara keseluruhan, KH Abdul Hamid menawarkan model ulama spiritual-praktis:
agama yang hidup dalam kesederhanaan, keberagaman yang direfleksikan dalam
keilmuan inklusif, dan kebangsaan yang tumbuh dari keteladanan moral. Pemikiran
semacam ini sangat relevan untuk Indonesia kontemporer sebagai pengikat sosial di
tengah dinamika pluralisme, dan sebagai pengingat bahwa stabilitas sejati lahir dari
kekuatan hati.

Lalu pada bab 9 dalam buku tersebut juga dijelaskan menganai profil dari pada KH
Abdul Hamim Dzazuli (1993M) mulai asal usul keluarga, masa perkembangan hingga

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 144



Abid Nurhuda, dkk. JISRev:
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme ... Journal of Islamic Studies Review

warisan yang ditinggalkan. Kemudian pemikiran KH Abdul Hamim Djazuli yang akrab
disebut Gus Miek, menghadirkan keberagamaan yang tak biasa berbasis praktik spiritual
yang luas, inklusif, dan bergerak. Alih-alih mengajar hanya di pesantren, beliau berdakwah
di tempat-tempat tak lazim seperti karaoke dan diskotek, menjadikan agama mudah
didekati semua kalangan, bahkan mereka yang berada di luar wilayah tradisional
keagamaan. Hal ini menggambarkan agama bukan ruang eksklusif, tetapi medium
penghubung umat di segala ruang kehidupan.

Dalam hal keberagaman, Gus Miek mewujudkannya melalui sinergi antara
spiritualitas dan realitas sosial. Beliau menumbuhkan ritual-ritual spiritual seperti dzikrul
ghafilin dan sema’an Al-Qur'an aspek yang mampu menyatukan berbagai lapisan
masyarakat, dari hadirin pesantren hingga masyarakat awam. Praktik ini tidak hanya
meresapi keberagaman budaya dan spiritual Nusantara, tetapi juga merangkulnya
sebagai kekuatan bersama bukan sekadar toleransi formal. Soal kebangsaan, Gus Miek
menunjukkan bahwa spirit religius bisa hadir sebagai fondasi kohesi sosial. Dengan
karomah serta kedalaman spiritualnya, beliau menjadi sosok yang dihormati melintasi
batas komunitas. Cerita inspiratif semisal umat mendapati Gus Miek memimpin salat di
Mekah meski telah wafat menjadi simbol bahwa spiritualitasnya melintasi dimensi waktu
dan ruang, dan terus menggerakkan masyarakat untuk bersatu dalam spiritualitas lintas
batas (Daryadi, 2024).

Secara keseluruhan, KH Abdul Hamim Djazuli mengetengahkan model ulama yang
unik: agama merangkul, spiritualitas menyatu, dan kebangsaan menyatu dalam karomah.
Gaya penyampaian yang terbuka sering keluar dari dinding pesantren menghidupkan
keberagamaan sehari-hari. Pendekatan spiritualnya menghimpun keberagaman
komunitas ke dalam praktik keimanan yang inklusif. Dalam konteks kebangsaan, karomah
dan ketakwaannya menguatkan rasa nasionalisme berbasis spiritual yang melampaui
masa hidupnya.

Kemudian pada bab 10 dari buku ini menggambarkan terkait profil KH Achmad
Siddiq (1991M) mulai dari masa kecil, perjuangan, pendidikan, karir hingga karya-karyanya.
Sementara itu, pemikiran beliau menawarkan keberagamaan yang berpijak pada
pencerahan moderat dan rasional. Dalam konteks konflik ideologis era 1980-an tentang
Pancasila, beliau tampil sebagai juru damai yang meyakinkan umat bahwa Pancasila dan
agama bukanlah dua hal bertentangan, melainkan dapat bersinergi dalam bingkai
pielindung bangsa. Dalam menghadapi keberagaman, KH Achmad menegaskan nilai
ukhuwah sebagai poros kebersamaan: Ukhuwah Islamiyah (persaudaraan agama),
Ukhuwah Wathaniyah (persaudaraan kebangsaan), dan Ukhuwah Basyariyah/Insaniyah
(persaudaraan kemanusiaan) sebuah trilogi yang memungkinkan dialog antar identitas
dalam harmonisasi sosial (Asmani, 2022). Soal kebangsaan, beliau tidak hanya berbicara,
tapi juga membuktikan lewat gagasan penting: menulis Khittah Nahdliyyah, ikut
meneguhkan dasar ideologis Pancasila dalam NU, dan menjadi Rais Aam PBNU yang

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 145



Abid Nurhuda, dkk. JISRev:
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme ... Journal of Islamic Studies Review

memadukan agama dan negara secara elegan menjadikan nasionalisme sebagai ekspresi
iman yang beradab.

Lalu pada bab 11 dijelaskan bagaimana profil KH Abdurrahman Wahid (2009M)
mulai dari masa kecil, karir, pendidikan, dan karya-karyanya. Pemikiran beliau yang tersirat
dalam buku karya Prof Syamsun Niam menggambarkan bahwa Keberagamaan sebagai
Ruang Kemanusiaan. Gus Dur menolak ritualisme kaku dan pemaknaan agama secara
tekstual semata. Dalam buku seperti Islamku, Islam Anda, Islam Kita, beliau menggagas
“pribumisasi Islam” Islam yang membumi, meresap dalam kehidupan berbangsa dan
merangkul konteks lokal. Bagi Gus Dur, agama adalah etika sosial yang humanis, bukan
fanatisme yang memecah. Selanjutnya terkait keberagaman sebagai Inti Persatuan, beliau
mengatakan bahwa pluralisme bukan sekadar toleransi; bagi Gus Dur, itu adalah
pengakuan atas hak setiap individu dan kelompok. Beliau konsisten membela hak kaum
minoritas dan menjadi simbol persaudaraan lintas agama dan suku. Dengan tegas ia
membumikan prinsip bahwa bangsa kuat ketika merayakan keberagamannya, bukan
menaatinya secara normatif semata (Ismail, 2019).

Selanjutnya, terkait Kebangsaan sebagai Ekspresi Iman Gus Dur merumuskan
kebangsaan sebagai manifestasi spiritual dan moral, bukan sekadar ideologi politik. Ia
meletakkan Pancasila menjadi semacam Khittah NU, sekaligus harmonisasi antara agama
dan negara menunjukkan bahwa nasionalisme bisa lahir dari iman dan hikmah
keagamaan. Dalam masa kepemimpinannya, NU menjadi penggerak intelektual dan moral
dalam menghadapi tantangan sosial serta demokrasi. Lalu pada bab 12 dari buku tersebut
dijelaskan mengenai profil dari pada KH Husaini llyas Mojokerto (1941M) mulai dari
biografi singkat hingga pemikiran nya. Beliau dikenal sebagai sosok ulama sepuh yang
menerima siapa saja dengan tangan terbuka dan hati lapang dari pejabat hingga
masyarakat biasa. Di pondok Salafiyyah Al-Misbar, beliau merawat keberagamaan sebagai
perjalanan spiritual yang inklusif, di mana umat merasa agama bukan sebagai beban,
melainkan sebagai pelipur dan peneduh jiwa yang dapat dijalani bersama.

Dalam menyikapi keberagaman, KH Husaini secara konsisten menghindari politik
dukungan dan memilih jalan netral. Sikap ini menegaskan bahwa harmoni sosial dan
pluralisme bukan soal memilih pihak, melainkan menjaga agar agama tetap menjadi
pemersatu—bukan alat kepentingan. Mengenai kebangsaan, beliau secara tidak langsung
membuktikan kecintaannya kepada bangsa melalui doa, keteladanan, dan kehadiran
moral yang stabil. Banyak pegiat politik, termasuk figur nasional, datang untuk meminta
restu dan nasihat, memperlihatkan peran spiritual beliau sebagai jangkar keutuhan
masyarakat transcendensial, tanpa embel-embel politik praktis. Secara keseluruhan, KH
Husein Ilyas menyajikan profil ulama yang menjaga kesederhanaan spiritual, netralitas
sosial, dan integritas kebangsaan. Dalam kehidupan berbangsa yang kerap panas dan
terpolarisasi, model kehadirannya mengingatkan bahwa kekuatan sejati muncul dari
ketenangan iman yang merangkul, bukan memecah (Nurkholis, 2017).

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 146



Abid Nurhuda, dkk. JISRev:
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme ... Journal of Islamic Studies Review

Sementara itu pada bab 13 digambarkan terkait profil KH. Muhammad Sholeh
Bahruddin (1953M) mulai dari keturunan, masa kecil, perjuangan, masa belajar hingga
karya-karyanya. Adapun ciri khas dari pemikiran beliau adalah ditengah dunia keagamaan
yang semakin komodifikasi, KH Sholeh Bahruddin menghadirkan wajah keberagamaan
inklusif dan konkret. Melalui tradisi menulis kitab ilmiah seperti Ensiklopedi Fikih Jawabul
Masail Bermadzhab Empat atau ensiklopedi tarekat Sabilus Salikin, ia merangkul rakyat
dengan bahasa yang mudah diakses dan terasa relevan menjadikan ilmu sebagai milik
bersama, bukan ekslusif. Buku-bukunya dibagikan gratis tanpa royalti, menunjukkan
bahwa iman dan pengetahuan seharusnya hidup sebagai warisan untuk masyarakat (Sera,
2022).

Berangkat dari prinsip “sak temene dek pasar ... kabeh iku dulurmu” (di pasar, di
masjid, di jalan semua adalah saudaramu), KH Sholeh Bahruddin mempraktikkan
keberagaman sebagai persaudaraan universal. Melalui dorongan tarekat dan ajaran
Nagshabandiyah, beliau menerjemahkan ajaran tasawuf ke dalam ajakan hidup rukun dan
inklusif menghubungkan berbagai kalangan dalam ruang dialog spiritual yang hormat dan
merangkul. Dalam dimensi kebangsaan, ulama dari Pasuruan ini juga merumuskan agama
sebagai penguat persatuan nasional menghindarkan identitas keagamaan dari konflik
politik. Sebagaimana beliau katakan, NU tidak pernah bertentangan dengan NKRI;
Pancasila menjadi landasan moral yang menyatukan agama dan negara secara legitim dan
harmoni. Ringkasnya, KH Muhammad Sholeh Bahruddin memetakan model keulamaan
yang praktis, inklusif, dan nasionalis agama sebagai warisan kreatif, keberagaman sebagai
modal sosial, dan kebangsaan sebagai panggilan iman. Sikap ini terasa sangat relevan
bagi Indonesia kontemporer yang terus bergulat dengan polarisasi, disorientasi identitas,
dan kebutuhan narasi moral yang menyatukan (Haris, 2024).

Terakhir pada bab 14, buku itu menjelaskan terkait implikasi dari pada ajaran
ataupun praktek tasawuf kebhinekaan para tokoh sufi nusantara dalam membangun
kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan bernegara dimana ia tidak sekadar
menampilkan sisi spiritual para sufi, melainkan memperlihatkan bagaimana ajaran dan
praktik mereka justru menjadi fondasi sosial-politik yang membentuk wajah kebangsaan
Indonesia. Tasawuf di tangan para tokoh sufi Nusantara bukanlah pelarian ke dunia batin,
tetapi transformasi ke dalam gerakan sosial yang mampu mengikat keberagaman dalam
satu simpul nilai. Implikasi paling penting yang ditunjukkan dalam buku ini adalah bahwa
tasawuf menjadi “energi lunak” (soft power) yang melampaui batas sekat primordial.
Para sufi seperti Walisongo, Abdurrahman Wahid (Gus Dur) hingga KH Hasyim Asy’ari
menghadirkan spiritualitas sebagai ruang dialog yang menghidupkan harmoni, bukan
eksklusivitas. Inilah yang membuat tasawuf Nusantara berbeda dengan tradisi sufisme
Timur Tengah yang cenderung eksklusif-spiritual. Di Indonesia, ia menjadi praksis sosial
yang membentuk etika bersama: gotong royong, toleransi, dan penghargaan pada
kebinekaan (Mu’ti, 2019).

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 147



Abid Nurhuda, dkk. JISRev:
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme ... Journal of Islamic Studies Review

Dalam konteks kebangsaan, Prof. Ni’am berhasil menunjukkan bahwa praktik
tasawuf melahirkan model keberagamaan yang “inklusif-kontributif.” Ajaran ikhlas,
tawadhu’, dan mahabbah tidak berhenti pada diri seorang salik, melainkan menjelma ke
dalam sikap politik kebangsaan: menerima Pancasila sebagai konsensus, menolak
radikalisme, serta menjadikan agama sebagai sumber nilai kebersamaan, bukan sumber
perpecahan. Lebih jauh, buku ini menyingkap implikasi strategis: tasawuf Nusantara
adalah basis epistemologis bagi nation-building Indonesia. Para sufi menanamkan nilai
welas asih di tengah pluralitas, sehingga identitas kebangsaan tidak dibangun dari
homogenitas, tetapi dari perjumpaan dan keragaman yang dirangkul secara spiritual.
Dengan begitu, tasawuf Nusantara bukan sekadar warisan kultural, melainkan sumber
daya peradaban yang relevan menjawab problem disintegrasi dan intoleransi
kontemporer.

Pada akhirnya, buku ini memberikan rekomendasi kepada pemerintah untuk
bertanggung jawab menjaga Pancasila serta NKRI dan mencegah penggunaannya agar
tidak dimanfaatkan oleh kelompok tertentu. Adapun kepada organisasi masyarkat penulis
buku memberikan rekomendasi agar terus menjaga pilar keagamaan dalam kehidupan
sehari-hari. Sementara itu, rekomendasi kepada peneliti mendatang adalah supaya
mengkaji lebih lanjut fenomena yang berkembang seiring dengan konteks global dan
paham kebhinekaan. Lalu rekomendasi kepada seluruh warga Indonesia adalah paham
kebhinekaan yang mana mesti dijaga karena ia sebagai pilar bangsa tidak boleh
terkontaminasi dengan apapun apalagi dengan kepentingan sesaat. Sedangkan
rekomendasi untuk seluruh umat islam Indonesia adalah hendaknya kebhinekaan yang
ada tidak usah dipertentangkan karena itu merupakan sunnatulloh yang sudah pasti
menjadi keniscayaan sehingga terbentuklah saling menghormati, mengapresiasi dan
menghargai antara satu dengan lainnya.

Kesimpulan

Buku ini menegaskan bahwa nilai-nilai tasawuf sejalan dengan prinsip Pancasila
dan Bhinneka Tunggal lka, sehingga mampu menjadi basis epistemologis bagi nation-
building di tengah ancaman radikalisme, polarisasi identitas, dan krisis kebangsaan. Buku
ini sangat layak untuk menjadi refrensi bagi para akademisi dalam mengakaji terkait
tasawuf kebhinekaan serta hal-hal yang berkaitan dengan tokoh sufi nusantara dimana
baik langsung ataupun tidak langsung dapat membangun keberagamaan, keberagaman
dan social kebangsaan. Mengingat apa yang dibahas di dalam buku ini begitu dalam dan
mendetail sehingga harapannya bisa memberikan kontribusi yang signifikan dalam
perkembangan ilmu pengetahuan di Indonesia baik dari segi teoritis maupun praktis.

Daftar Pustaka
Ahmad, M. (2024). Sufisme & Deradikalisasi Agama. PT Nasya Expanding Manajement.
Aidid, S. M. Y. (2022). Mewujudkan Al-Madinah Al-Fadilah dalam Naungan Washatiyah Al-

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 148



Abid Nurhuda, dkk. JISRev:
Tasawuf Sebagai Basis Pluralisme ... Journal of Islamic Studies Review

Islam melalui Nilai-Nilai Pancasila. Indonesia Dalam Pusaran Disrupsi Global, 15(5), 1-
14.

Asmani, J. M. (2022). Jihad Kebangsaan dan Kemanusiaan Nahdlatul Ulama: Menyongsong
Era Keemasan 1 Abad NU 2026. IRCiSoD.

Daryadi, Y. (2024). Spiritualitas generasi milenial: Studi kasus Komunitas Hijrah di Kota
Bandung. UIN Sunan Gunung Djati.

Faisal, A., & Asnawi, F. M. (2025). Dari Pesantren untuk Peradaban Indonesia:
Menginternalisasi Moderasi Beragama di Lingkungan Santri. CV Wawasan limu.

Haris, M. A. (2024). Pendidikan agama islam dan penguatan identitas kebangsaan di
perguruan tinggi. Penerbit Adab.

Ismail, H. F. (2019). Islam, Konstitusionalisme dan Pluralisme. IRCiSoD.

Lewar, P. P., Woho, A. D., & Animang, E. H. S. (2025). Islam Literal sebagai Antinomi
Konsep Kehidupan Berbangsa dan Beragama di Indonesia Perspektif Nurcholish
Madjid. Borneo Review, 4(1), 1-14. https://doi.org/https://doi.org/10.52075/qvbmxp74

Mafrukhin, U. (2020). Pendidikan Nasionalisme: Teori Dan Aplikasi. CV Pilar Nusantara.

Mantalean, V., & dkk. (2025, September 10). Catatan Tragedi Bom Thamrin: Direncanakan
di Penjara, Dieksekusi Residivis. Kompas. https://jeo.kompas.com/catatan-
tragedibom-thamrin-direncanakan-di-penjara-dieksekusi-residivis

Mu’ti, A. (2019). Ta’awun untuk Negeri: Konteks Keindonesiaan. Muhamadiyah University
Press.

Muvid, M. B. (2020). Tasawuf Kontemporer. Amazah.

Naim, N. (2016). Abdurrahman Wahid: Universalisme Islam dan Toleransi. Kalam, 10(2),
423-444. https://doi.org/https://doi.org/10.24042/klm.v10i2.8

Niam, S. (2023). TASAWUF KEBINEKAAN DI NUSANTARA. CV Bildung Nusantara.

Nurkholis, A. (2017). Merajut damai dalam kebinekaan. Elex Media Komputindo.

Rizki, A., & Ramadhan, R. (2024). Interaksi Manusia Dengan Alam Perspektif Agama Dan
Sains.  Jurnal  Kajian Islam  Dan  Sosial ~ Keagamaan, 2(1), 95-103.
https://jurnal.ittc.web.id/index.php/jkis/article/view/1436

Sera, Y. D. (2022). Eksistensi Agama Sebagai Pemersatu Ruang Publik. Insititut Filsafat
Ledalero NTT.

Sultoni, S. (2016). Nilai-nilai ajaran tasawuf Walisongo, dan perkembangannya di
Nusantara.  Kabillah: ~ Journal of Social ~Community, 1(2), 357-378.
https://doi.org/https://doi.org/10.35127/kabillah.v1i2.13

Sumbulah, U. (2012). Islam Jawa dan akulturasi budaya: karakteristik, variasi dan ketaatan
ekspresif. In el-Harakah (Vol. 14, Issue 1). UIN Malang.

Turmudi, E. (2021). Merajut harmoni, membangun bangsa: memahami konflik dalam
masyarakat Indonesia. Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Zamroni, M. (2017). Media sosial dan realitas gaya hidup masyarakat postmodern. UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta.

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 149



