
JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

Vol. 1, No. 2 (2025), p 118-135 
E-ISSN: 3110-3324 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index    Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 118  

 
 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir: Kritik Epistemik 
terhadap Paradigma Kepastian dalam Otoritas Sunnah 

 
Ahmad Hadi Pranoto1, Raharjo2, Lutfiyah3, Abid Nurhuda4, Dena Sri Anugrah 5 
1,2,3 Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Indonesia,  

4 Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia 
5 Universitas Garut, Indonesia 
Email Konfirmasi: 24031280003@student.walisongo.ac.id 
 

ABSTRAK 

Kajian ini menelaah problem epistemologis yang melingkupi perbedaan kedudukan antara hadis 
ahad dan hadis mutawatir dalam tradisi keilmuan Islam. Secara historis, perdebatan tentang 
otoritas keduanya berakar pada pertentangan antara kepastian (qath‘iy) dan dugaan kuat 
(zhanniy) dalam penerimaan riwayat. Penelitian ini menggunakan metode library research dengan 
pendekatan analisis kritis terhadap sumber-sumber hadis klasik (seperti karya al-Khatib al-
Baghdadi dan Ibn Hajar al-‘Asqalani) serta pandangan kontemporer yang mengkaji ulang 
legitimasi epistemik hadis ahad. Hasil analisis menunjukkan bahwa hadis mutawatir memperoleh 
otoritas karena jaminan kuantitas dan keotentikan periwayatannya, sedangkan hadis ahad tetap 
memiliki validitas normatif selama memenuhi standar keadilan dan ketepatan sanad. Dalam 
konteks modern, problematika ini muncul kembali ketika rasionalisme dan kritik historis mencoba 
menguji ulang posisi hadis ahad dalam ranah hukum dan teologi. Artikel ini menawarkan sintesis 
baru bahwa keabsahan hadis tidak semata ditentukan oleh jumlah perawi, tetapi oleh integritas 
epistemologis, koherensi matan, dan relevansi moralnya dengan maqaṣid al-syari‘ah. Dengan 
demikian, perbedaan antara hadis ahad dan mutawatir harus dipahami secara dialektik: bukan 
sebagai dikotomi hierarkis, melainkan sebagai dua jalur epistemik yang saling melengkapi dalam 
menjaga kontinuitas ajaran profetik di tengah perubahan paradigma keilmuan Islam modern. 

Kata kunci: Problematika, Hadis Ahad, Hadis Mutawatir, Paradigma, Otoritas Sunnah 

 
ABSTRACT 

This study examines the epistemological problem surrounding the difference in status between ahad 
hadith and mutawatir hadith in Islamic scholarly tradition. Historically, the debate over the authority 
of both types of hadith is rooted in the conflict between certainty (qath‘iy) and strong presumption 
(zhanniy) in the acceptance of narrations. This study employs library research methods with a critical 
analysis approach to classical hadith sources (such as the works of al-Khatib al-Baghdadi and Ibn 
Hajar al-'Asqalani) as well as contemporary views that re-examine the epistemic legitimacy of ahad 
hadith. The results of the analysis show that mutawatir hadiths gain authority due to the guarantee 
of the quantity and authenticity of their narrators, while ahad hadiths retain their normative validity 
as long as they meet the standards of fairness and accuracy of the sanad. In the modern context, this 
issue has resurfaced as rationalism and historical criticism attempt to re-examine the position of 
ahad hadiths in the fields of law and theology. This article offers a new synthesis that the validity of 
hadith is not solely determined by the number of narrators, but by its epistemological integrity, the 
coherence of its matn, and its moral relevance to maqaṣid al-syari‘ah. Thus, the difference between 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index
mailto:24031280003@student.walisongo.ac.id


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 119  

ahad and mutawatir hadith must be understood dialectically: not as a hierarchical dichotomy, but as 
two epistemological paths that complement each other in maintaining the continuity of prophetic 
teachings amid the changing paradigms of modern Islamic scholarship. 

Keywords: Problematics, Ahad Hadith, Mutawatir Hadith, Paradigm, Sunnah Authority 

 
Pendahuluan 

Kajian hadits sebagai dasar hukum setelah Al-Qur'an dalam dunia Islam memegang 

peran sentral dalam membimbing umat Muslim dalam menjalani kehidupan mereka (Al 

Hadi, 2020). Hadits, yang merupakan dasar pemikiran hukum kedua didalam dunia Islam 

setelah Al-Qur'an, menjalani peran urgent dalam membantu kaum muslim dalam 

menjalani kehidupan mereka. Dalam mengkomunikasikan ajaran Nabi Muhammad SAW 

kepada kaum muslim, kategori ini membawa dimensi keberlanjutan dan kekuatan 

kolektif. Hadits ahad, disisi lain, adalah hadis yang disampaikan oleh beberapa perawi 

yang jumlahnya tidak memenuhi tingkat keberlanjutan dan konsistensi yang diperlukan 

untuk dianggap mutawatir (Amrona et al., 2024). Karena keterbatasan jumlah perawi 

meningkatkan kemungkinan terjadinya kesalahan atau manipulasi dalam transmisi hadits, 

hadits ahad seringkali menimbulkan pertanyaan kritis tentang keandalan dan keabsahan. 

Pembedaan hadits antara yang ahad dan mutawatir belum muncul pada masa 

Rasulullah dan para sahabat. Para sahabat Rasulullah saw menerima hadits dari seseorang 

yang meriwayatkan kepada mereka setelah jelas status dan kredibilitas penyampainya. 

Pembedaan tersebut baru muncul pada masa tabi‘in dan sesudahnya (Al-Qadir, 2010). 

Persoalan ini tidak kunjung selesai, sejak periode klasik sampai sekarang tetap menjadi 

persoalan yang sering diperdebatkan. Penentuan diterima atau tidaknya hadis tersebut 

sebagai hujjah atau sumber ilmu dan amal sangatlah penting untuk dikaji dan ditelusuri. 

Terlebih lagi sebagian besar hadits adalah hadits yang berkategori ahad dan sangat 

sedikit jumlah hadits mencapai tingkat mutawatir. Logika yang bisa kita tangkap dari itu 

adalah bahwa sebagian besar ajaran Islam bersandar kepada hadits ahad (Huda et al., 

2024). Jika hadits ahad tidak dapat dijadikan hujjah, maka konsekuensinya adalah banyak 

ajaran Islam yang dipahami dan diyakini mayoritas muslim selama ini akan tergusur. 

Maka dalam perjalanan panjang, hadits-hadits Nabi telah diriwayatkan oleh para 

sahabat secara perorangan maupun keleompok sahabat dari satu generasi ke generasi 

setelahnya sampai pada pengumpul (mukharrij) hadits (Yaqub, 2008). Hadits yang 

diriwayatkan secara perorangan, meskipun hanya pada salah satu tingkatan (tabaqah) 

sanadnya disebut dengan hadits ahad, yaitu hadits yang dalam satu atau lebih tingkatan 

(tabaqah) sanadnya hanya diriwayatkan oleh satu atau dua orang saja sehingga tidak 

memenuhi salah satu syarat-syarat hadits mutawatir. Sedangkan hadits yang diriwayatkan 

oleh banyak periwayat pada tiap-tiap tingkatan sanad dinamakan dengan hadis 

mutawatir, yaitu hadits yang diriwayatkan oleh banyak periwayat yang menurut adat 

kebiasaan mustahil mereka bersepakat untuk berdusta tentang hadits yang mereka 

riwayatkan itu (Berlianto et al., 2023). Bahkan kebenaran berita merupakan bagian upaya 

membenarkan yang benar dan membatalkan yang batil. Kaum muslim sangat besar 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 120  

perhatiannya dalam segi ini, baik untuk penetapan suatu pengetahuan atau pengambilan 

suatu dalil, apalagi jika hal itu berkaitan dengan Nabi mereka, atau ucapan dan perbuatan 

yang dinisbahkan kepada beliau. 

Selanjutnya, dilihat dari segi kualitasnya, oleh para ulama hadits, hadits ahad dibagi 

menjadi tiga, yaitu hadits shohih, hasan, dan dha’if (Ghazali & Al-Baqir, 1998). Hadits 

shohih adalah hadits yang disandarkan kepada Nabi yang sanadnya bersambung, 

diriwayatkan oleh periwayat yang ‘adil dan dabith (kuat hafalan) diterima dari periwayat 

yang ‘adil dan dabith hingga sampai akhir sanad, tidak ada shâdh (kejanggalan) dan tidak 

mengandung ‘illat (cacat) (Salah, 2010). Hadits kategori ini dapat dijadikan hujjah (dalil) 

agama, dan orang yang meninggalkannya dinilai berdosa. Hadits hasan hampir sama 

dengan hadits shohih hanya berbeda dari segi tingkat ke-dabith-an salah seorang 

periwayatnya, yaitu hadits yang diriwayatkan oleh periwayat yang ’adil, tapi kurang kuat 

hafalannya, bersambung sanadnya, tidak mengandung ’illat dan tidak pula mengandung 

shadh (Asqolaniy, 2013). Tingkat kebenaran serta kehujjahan hadits hasan juga sama 

dengan hadits shohih, yang harus diamalkan oleh umat Islam.  

Sedangkan hadits dha’if tidak termasuk hadits shohih ataupun hasan, yaitu hadits 

yang di dalamnya tidak berkumpul sifat-sifat hadits shohih dan sifat-sifat hadits hasan 

(Amrona et al., 2023). Hadits dha’if tidak dapat dijadikan hujjah, kecuali dalam hal tertentu 

oleh sebagian ulama diperbolehkan seperti dalam masalah fadail al-a’mal, mawa’iz, al-

tarhib wa al-targhib, dan sebagainya jika memenuhi syarat-syarat tertentu (Al-Sabbagh, 

2008). 

Sementara itu, hadits mutawatir, menurut para ulama hadits kesemuanya 

berkualitas shohih. Mereka berpendapat bahwa ke-mutawatir-an suatu hadits dapat 

dijadikan jaminan bahwa hadits tersebut berasal dan bersumber dari Nabi. Mengamalkan 

hadits kategori ini hukumnya wajib dengan tanpa harus menelitinya terlebih dahulu 

(Rayyah, 203 C.E.) . 

Dari latar belakang yang diungkapkan di atas, peneliti mengajak para pembaca 

untuk bersama-sama memahami problematika hadits mutawatir dan hadits ahad. Agar 

para pembaca mampu mengetahui dan memahami mengenai hadits mutawatir dan 

hadits ahad hingga prokontra atau problematika yang di hasilkan dari hadits mutawatir 

dan hadits ahad dengan harapan, para pembaca dapat menelaah dan menambah 

wawasan dari semua materi yang ada di makalah ini. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis kajian kepustakaan 

(library research), dengan menempatkan hadis ahad dan hadis mutawatir sebagai objek 

analisis epistemologis. Data primer diperoleh dari literatur klasik hadis seperti al-Kifayah fi 

‘Ilm al-Riwayah karya al-Khatib al-Baghdadi, Nukhbat al-Fikar karya Ibn Hajar al-‘Asqalani, 

dan Muqaddimah Ibn al-Salah, yang secara sistematis membahas hirarki otoritas riwayat. 

Sementara itu, data sekunder berasal dari literatur kontemporer yang mengkaji ulang 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 121  

Hadits

Ahad

Masyhur

Ghoiru 
Masyhur

Aziz

Ghorib

Mutawatir

Lafdzi

Ma’nawiy

Amaliy

keabsahan hadis dalam perspektif modernitas, seperti karya Muhammad al-Ghazali, Yusuf 

al-Qaradawi, dan Musthafa al-Siba‘i. Penelitian ini bertujuan menggali secara mendalam 

bagaimana epistemologi klasik dan kontemporer berinteraksi dalam memahami validitas 

hadis ahad di tengah tuntutan rasionalitas keilmuan modern (Amrona et al., 2023). 

Analisis dilakukan melalui pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif-kritis. 

Pendekatan deskriptif digunakan untuk menguraikan konsep, definisi, dan kriteria yang 

membedakan hadis ahad dari hadis mutawatir dalam disiplin ‘Ulum al-Hadiṡ. Sedangkan 

pendekatan komparatif-kritis dimaksudkan untuk menilai secara objektif bagaimana 

otoritas kedua jenis hadis tersebut dipahami, diterapkan, dan dikritisi dalam konteks 

keilmuan Islam klasik maupun modern. Melalui langkah ini, penelitian tidak hanya 

berhenti pada tataran tekstual, tetapi juga menguji implikasi metodologisnya terhadap 

struktur pengetahuan Islam (Huda et al., 2025). 

Untuk memperkuat validitas temuan, penelitian ini menggunakan analisis 

hermeneutik rasional sebagai instrumen interpretatif, yaitu dengan membaca ulang teks 

hadis dan karya ulama dalam horizon historis dan intelektualnya. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti menafsirkan ulang makna “kebenaran riwayat” secara lebih 

kontekstual dan reflektif, tanpa terjebak pada dikotomi klasik antara zhanniy dan qath‘iy. 

Dengan demikian, metodologi ini bukan hanya mengkaji hadis dari segi formal sanad dan 

matan, tetapi juga menempatkannya sebagai konstruksi pengetahuan dinamis yang dapat 

berinteraksi dengan epistemologi rasional dan kebutuhan intelektual umat Islam di era 

modern. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Pengertian Hadits Ahad dan Hadits Mutawatir Beserta Pembagiannya. 

Table 1.Skema pembagian Hadits Ahad dan Mutawatir 

 

 

 

 

 

 

 

Hadits Ahad dan Pembagiannya 

Pengertian Hadits Ahad 

  Hadits Ahad adalah hadits yang tidak memenuhi syarat-syarat hadis mutawatir. 

Kata الاحاد adalah jama’ yang berasal dari احد yang memiliki arti satu الواحد. Khobar ahad 

merupakan berita yang disampaikan oleh satu individu saja. Hadits ahad adalah hadits 

yang bersumber dari Nabi yang menurut periwayatanya tidak sampai kepada kriteria 

hadits mutawatir dan standarisasi jalur rawi berlaku pada setiap lapisan generasi 

(Rahman, 1974).  

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 122  

 Adapun pengertian hadits Ahad secara istilah, sebagaimana dijelaskan oleh Syaikh 

Manna’ Al-Qathan adalah : “Hadits yang tidak terkumpul padanya syarat-syarat mutawatir 

atau tidak memenuhi syarat-syarat mutawatir”. 

 Ajjaj Al-Khathib yang membagi hadits berdasarkan jumlah perawinya menjadi tiga 

macam yaitu Mutawatir, Masyhur dan Ahad. Dia mengemukakan definisi hadits Ahad 

adalah hadits yang diriwayatkan oleh satu orang perawi, dua atau lebih, selama tidak 

memenuhi syarat-syarat hadits Masyhur atau hadits Mutawatir (Al-Qathan, 1992). Dari 

definisi ‘Ajjaj Al-Khathib di atas dapat dipahami bahwa hadits Ahad adalah hadits yang 

jumlah perawinya tidak mencapai jumlah yang terdapat pada hadits Mutawatir atau pun 

hadits Masyhur. Dalam pembahasan berikut ini, definisi yang dijadikan acuan adalah yang 

dikemukakan oleh Jumhur ulama hadits yang mengelompokkan hadits Masyhur ke dalam 

kelompok hadis Ahad (Al-Khatib, 1989). 

 

Pembagian Hadits Ahad 

Pembagian Hadits ahad yang disepakati ulama menjadi tiga bagian yakni: 

1. Masyhur adalah hadits yang diriwayatkan oleh tiga orang perawi atau lebih, pada 

setiap tingkatan sanad, selama tidak sampai tingkat Mutawatir. Definisi di atas 

menjelaskan bahwa hadits Masyhur adalah hadits yang memiliki perawi sekurang-

kurangnya tiga orang dan jumlah tersebut harus terdapat pada setiap tingkatan 

sanad (Asqolaniy, 2009).  

 Menurut Ibnu Hajar, hadits masyhur adalah hadits yang memiliki jalan yang 

terbatas, yaitu lebih dari dua namun tidak sampai ke derajat mutawatir hadits yang 

diriwayatkan oleh tiga orang rawi atau lebih tetapi tidak sampai kepada derajat 

mutawatir. contoh: 

 

سَْ 
ِ
فَري وَإ ي بنْي آَبِي إلسَّ ثنَاَ شُعْبَةُ عَنْ عَبْدي إللََّّ يََسٍ قاَلَ حَدَّ

ِ
ثنَاَ آ دَمُ بنُْ آَبِي إ رٍو  حَدَّ ي بنْي عََْ يي عَنْ عَبْدي إللََّّ عْبي ٍ عَنْ إلشَّ يلَ بْني آَبِي خَالِي اعي

نْ  َ إلمُْسْليمُونَ مي ُ مَنْ سَلَّي َ قاَلَ إلمُْسْلَّي ُ علَيَْهي وَسَلََّّ يي صَلََّّ إللََّّ ُ عَنْْمَُا عَنْ إلنَّبي َ إللََّّ هي رَضِي ليسَانيهي وَيدَي  

Artinya: 
“Telah menceritakan kepada kami Adam bin Abu Iyas berkata, Telah menceritakan 
kepada kami Syu'bah dari Abdullah bin Abu As Safar dan Isma'il bin Abu Khalid dari 
Asy Sya'bi dari Abdullah bin 'Amru dari Nabi shallallahu 'alaihi wasallam, bersabda: 
"Seorang muslim adalah orang yang Kaum Muslimin selamat dari lisan dan 
tangannya” (Al-Ja’fiya, 1998). 

 
2. Aziz adalah hadits yang perawinya tidak boleh kurang dari dua orang pada setiap 

tingkatan sanad-nya, namun boleh lebih dari dua orang, seperti tiga, empat atau 

lebih dengan syarat bahwa pada salah satu tingkatan sanad harus ada yang 

perawinya terdiri atas dua orang. Hal ini untuk membedakannya dari hadits 

Masyhur contoh: 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 123  

هي وَإلنَّاسي آَ حديث آَنسَ قاَلَ: قاَلَ  هي وَوَلَِي ي نْ وإلِي ليَْهي مي
ِ
نُ آَحَدُكُُْ حَتّي آَكُونَ آَحَبَّ إ ُّ صلَّ الله عليه وسلَّ: لا يؤُْمي جَْْعي  إلنَّبي  

 Artinya: 
“Salah seorang dari kalian tidak akan beriman hingga aku menjadi orang yang paling 
dicintainya dari pada anaknya, orang tuanya dan manusia semuanya” (Ibn Mājah, 
2004). 

 
3. Gharib adalah setiap hadits yang diriwayatkan oleh seorang perawi, baik  pada  

setiap  tingkatan  sanad  atau  pada sebagian tingkatan sanad dan bahkan mungkin 

hanya pada satu tingkatan sanad Contoh: 

 

ي   ي وَرَسُولِي لََ إللََّّ
ِ
ْرَتهُُ إ لنيييَّةي وَليكُيي إمْريئٍ مَا نوََى فمََنْ كََنتَْ هِي الُ بِي َّمَا إلَْْعََْ ن

ِ
َ قاَلَ إ ي صَلََّّ إللََّّ علَيَْهي وَسَلََّّ رَ آَنَّ رَسُولَ إللََّّ عَنْ عََُ

ليَْه 
ِ
لََ مَا هَاجَرإ

ِ
ا فهَيجْرَتهُُ إ جَُُ وَّ يبُُاَ آَوي إمْرَآَةٍ يتََََ رَْتهُُ لُِنيَْا يصُي ي وَمَنْ كََنتَ هِي ي وَرَسُولِي لََ إللََّّ

ِ
 فهَيجْرَتهُُ إ

 

Artinya: 
Dari Umar radhiyallahu 'anhu, bahwa Rasulullah shallallahu 'alaihi wa sallam 
bersabda, "Amal itu tergantung niatnya, dan seseorang hanya mendapatkan sesuai 
niatnya. Barang siapa yang hijrahnya kepada Allah dan Rasul-Nya, maka hijrahnya 
kepada Allah dan Rasul-Nya, dan barang siapa yang hijrahnya karena dunia atau 
karena wanita yang hendak dinikahinya, maka hijrahnya itu sesuai ke mana ia hijrah," 
(HR. Bukhari, Muslim, dan empat imam Ahli Hadits) (’Abu Daud Sulaiman, 1418H). 

Kedudukan hadits ahad berbeda-beda namun jumhur Ulama sepakat yang 

bersatatus maqbul wajib untuk di amalkan. Ulama juga berbedah pendapat 

tentang kehujjahan hadits ahad sebagai dalil aqidah, karena menganggap lemah 

berbeda dengan hadis mutawatir yang kuat (Huda et al., 2025). 

 

Hadits Mutawatir dan Pembagiannya 

Pengertian Hadits Mutawatir 

 Mutawatir menurut bahasa berasal dari kata متابع atau متتبع maksudnya yang datang 

beriringan antara satu dengan lainnya dengan tidak ada perselangannya. Atau datang 

sesuatu secara berturut-turut secara bergantian tanpa adanya yang mencela. Yang 

dimaksudkan di sini adalah mutawatir mengandung penegertian yang bersifat terus 

menerus atau continue yang berturut-turut tanpa adanya yang mencela dan menghalangi 

(Idri, 2017). 

 Secara istilah mutawatir adalah Hadits yang di diriwayatkan oleh rawi yang 

jumlahnya banyak, diterima secara pancra indera dan secara adat dan dan kebiasaan pada 

masa itu tidak mungkin mereka sepakat untuk berdusta. Rawi yang banyak harus 

terdapat disetiap tingkatan tabaqat (Ahmad S Marzuqi, 2008). 

 Muhammad ‘Ajjaj Al-Hatib hadits mutawatir adalah hadits yang diriwayatkan oleh 

sejumlah periwayat yang menurut adat kebiasaan mereka sepakat untuk berdusta dari 

seetiap rawi yang ada dan dari setiap tabaqat tidak kurang dari standarisasi hadits 

mutawatir. Menurut Nur al-Din ‘Itr hadits mutawatir adalah hadits yang diriwayatkan oleh 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 124  

sejumlah orang yang tidak mungkin mereka sepakat untuk berdusta sampai akhir sanad. 

Dan hadits yang diriwayatkan harus sesuai dengan pengamatan panca indera (Nur al-Din, 

2017). 

 Menurut Muhammad Muhammad Abu Syuhbah hadits mutawatir adalah hadits 

yang diriwayatkan oleh beberapa orang yang menurut akal sehat dan adat kebiasaan 

mereka mustahil untuk berdusta tentang hadits yang diriwayatkan, dari sejumlah 

periwayat sepadan dari sanad awal sampai akhir dengan syarat tidak kurang disetiap 

generasi dan sandaran yang digunakan berdasarkan yang didapatkan dengan indera, 

seperti disaksikan, didengar, dll. 

 Kriteria dan syarat hadits mutawatir Berdasarkan berbagai pengertian maka syarat 

dan kriteria hadits mutawatir yakni (Syuhudi Ismail, 1994):  

1. Periwayatan yang disampaikan oleh rawi-rawi tersebut harus  berdasarkan 

tanggapan panca indera. Maksudnya adalah berita yang ceritakan harus bersifat 

“mahsus” yang artinya para pemberita itu berpenganan pada panca indra mereka 

secara meyakinkan bukan menurut pendapatnya atau pemikirannya. Sehingga 

mereka ketika berkata: saya mendengar dari Nabi Saw, bersabda demikian, atau 

saya melihat Nabi Saw, berbuat demikian. 

2. Jumlah rawi-rawi harus mencapai satu kesatuan yang tidak memungkinkan 

mereka sepakat unutuk berbohong. Maksudnya adalah Jumlah para pemberita itu 

banyak sehingga menurut adat kebiasaan mereka tidak mungkin bersepakat lebih 

dahulu untuk berdusta memberitakan tersebut, dan pula tidak mungkin terjadi 

dengan tidak disengaja (Khawash et al., 2024). 

3. Adanya keseimbangan jumlah rawi-rawi dalam setiap tabaqat pertama dengan 

tabaqat- tabaqat selanjutnya. Maksudnya adalah terdapat pada semua generasi 

dari generasi sahabat sampai sekarang ini. Dari sahabat, tabi’in, kodifikasi hadits 

seperti Imam Bukhari, Imam Muslim, Imam Nasai’I, Abu Daud, Imam At Tirmidzi, 

Imam Ibnu Majah dan Imam Ad-Darimy, dengan demikian tidak sah dikatakan 

hadits mutawatir kalau sang penerima hadits hanya seorang saja walaupun itu 

generasi sahabat apalagi generasi sekarang yang meriwayatkanya. 

 

Pembagian Hadits Mutawatir 

 Pembagian hadits mutawatir mempunyai 3 bagian yaitu, mutawatir lafdzi, 

maknawi, dan amaliy. Adapun pembagian hadits mutawatir:  

1. Hadits Muttawatir Lafdzi ialah Hadits Mutawatir yang pengucapan dan maknanya 

sama. Jumlah hadits hadits tersebut sangat sedikit karena sangat sulit bagi perawi 

sebanyak itu untuk meriwayatkan hadits dalam satu unit kompilasi.  

  Contoh hadits Mutawatir Lafdzi yang populer (walaupun menurut 

beberapa sumber hadits ini tidak sama dengan editorial) adalah hadis tentang 

ancaman Nabi terhadap orang-orang yang berbohong atas namanya, sebagai 

berikut: 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 125  

نْ إلنَّاري  آْ مَقْعَدَهُ مي دًإ فلَيَْتبََوَّ  مَنْ كَذَبَ علََََّ مُتعََميي

 Artinya: 
“Siapa berbohong atas namaku (rasulullah Saw) dengan sengaja, maka dia 
menempati tempat duduknya dari neraka.” 

 

2. Hadits Mutawattir Manawi merupakan hadits yang maknanya mutawatir 

disesuaikan oleh perawi tanpa pengucapan/ lafadz yang benar. Pendapat para 

ulama, menyatakan bahwa keimanan yang didapat dari Hadist Muttawatir memiliki 

kesamaan kedudukannya dengan keimanan yang didapat dari mata sendiri atau 

saksi mata berdasarkan hadits mutawatir. yang diriwayatkan dalam hadits 

tersebut akan diterima. Secara garis besar itu menuntun pada iman yang sejati 

qath'iy (pasti). 

 Contohnya sebagai berikut: 

 

دُ بْ  ثنَاَ مُحَمَّ ُّ حَدَّ ٍ قاَلَ كََنَ إلنَّبي يدٍ عَنْ قتَاَدَةَ عَنْ آَنسَي بنْي مَالِي ييٍ عَنْ سَعي يََ وَإبنُْ آَبِي عدَي ثنَاَ يََْ ارٍ حَدَّ َ نُ بشََّ ُ علَيَْهي وَسَلََّّ  صَلََّّ إللََّّ

َّهُ يرَْفعَُ  ن
ِ
سْتيسْقاَءي وَإ لاَّ فِي إلاي

ِ
نْ دُعاَئيهي إ ءٍ مي بطَْيْهي   لَا يرَْفعَُ يدََيهْي فِي شََْ

ِ
حَتَّّ يرَُى بيََاضُ إ  

 Artinya: 
 Biasanya Nabi Shallallahu’alaihi Wasallam tidak mengangkat kedua tangannya ketika 
berdoa, kecuali ketika istisqa. Beliau mengangkat kedua tangannya hingga terlihat 
ketiaknya yang putih (HR. Bukhori 973). 
 

3. Hadits Muttawatir Amaliy adalah Sesuatu yang diketahui dengan mudah bahwa 

dia termasuk urusan agama dan telah mutawatir antara umat Islam, bahwa Nabi 

Muhammad SAW mengerjakannya, menyuruhnya, atau selain dari itu, dan 

pengertian ini sesuai dengan ta’rif ijma’. Hadits mutawatir ‘amaliy ini banyak 

jumlahnya, seperti hadits yang menerangkan waktu shalat, raka’at shalat, shalat 

jenazah, shalat ‘id, tata cara shalat, pelaksanaan haji, kadar zakat harta, dan lain-

lain.  

 Hadits mutawatir itu mengandung nilai dharuriy yakni suatu keharusan bagi 

manusia untuk mengakui kapasitas kebenaran suatu hadits, seperti halnya 

seseorang yang telah menyaksikan suatu kejadian dengan mata kepala sendiri 

(Nurhuda, 2023). Demikian juga dengan nilai hadis mutawatir, semua hadits 

mutawatir bernilai maqbul (dapat diterima sebagai dasar hukum). 

 

يَرةي عَنْ سَاليمي بْني آَبِي إلْ  ثنَاَ عُثمَْانُ بْنُ إلمُْغي إئييلُ حَدَّ سَْْ
ِ
نََ إ دُ بنُْ كَثييٍر آَخْبَََ ثنَاَ مُحَمَّ دي إبنْي إلحَْنَفييَّةي حَدَّ ي بنْي مُحَمَّ جَعْدي عَنْ عَبْدي إللََّّ

ي  عْتُ رَسُولَ إللََّّ لََةفقَاَلَ سَي لصَّ َ يقَُولُ قُمْ يََ بيلََلُ فأَرَيحْناَ بِي ُ علَيَْهي وَسَلََّّ    صَلََّّ إللََّّ

Artinya: “Aku mendengar Rasulullah SAW bersabda, Wahai Bilal, berdirilah. 
Nyamankanlah kami dengan mendirikan shalat. (HR. Abu Dawud 4334). 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 126  

Problematika Hadits Ahad dan Muttawatir 

Menurut Ibn Hazm (W. 456 H), sesungguhnya seluruh kaum muslimin dahulunya 

menerima hadits ahad, yakni hadits yang diriwayatkan oleh perawi yang ‘adil dan dapat 

dipercaya. Lebih lanjut Ibn Hazm menuturkan bahwa semua golongan melakukan itu, 

sampai kemudian muncul Mu’tazilah satu abad sesudah hijriyah, lalu menetang ijma’ 

tersebut (Mahmud Tahhan, 2017). 

Kaum Mu’tazilah berpendapat bahwa hadits ahad itu tidak dapat meyakinkan 

kepastian informasi ilmu dan Sementara justifikasi hukum berdasarkan logika menurut 

mereka adalah pasti, sehingga bisa dijadikan acuan dalam hukum syariat. Dengan alasan 

itu menurut mereka hukum logika harus didahulukan dari hadits ahad secara mutlak, baik 

dalam persoalan akidah maupun ibadah praktis. Bahkan dalam masalah akidah mereka 

menolak seluruh hadits ahad secara totalitas, dengan alasan bahwa persoalan akidah 

harus dibangun melalui sumber yang bersifat absolut dan pasti, bukan berdasarkan 

sumber yang bernilai zhann seperti hadits ahad (Muhammad Hamid al-Nasir, 2004). 

 

Problematika Hadits Ahad 

Penolakan Hadits Ahad pada Masa Klasik 

 Menurut Mu’tazilah, hadits ahad tidak bisa dikategorikan sebagai Sunnah, kecuali 

dalam sebuah konteks pengenalan dan tentunya setelah diketahui relevansinya dengan 

logika. Oleh sebab itu, menurut logika tidak bisa disebutkan misalnya, ”Rasulullah 

bersabda”, namun harus disebutkan, ”Diriwayatkan dari Rasulullah”. Akibat dari semua 

itu adalah bahwa kaum Mu’tazilah menolak banyak sekali persoalan akidah yang 

bersumber dari hadits ahad, seperti tentang siksa kubur, mengimani adanya telaga Nabi 

SAW, adanya al-sirat, al-mizan (timbangan untuk amal perbuatan), syafaat, dan masalah 

melihat Allah di akhirat. Mereka juga menolak banyak hukum-hukum syariat yang 

bertentangan dengan logika alasan dan kontradiktif dengan Al-Qur’an, atau berlawanan 

dengan hadits-hadits lain. Itulah beberapa contoh penyimpangan Mu’tazilah yang 

disebutkan oleh Ibn Qutaibah (w. 276 H) yang dikutip oleh Abd al-Qahir al-Baghdadi dalam 

kitabnya al-Farq bayna al-Firaq (Abd al-Qahir al-Baghdadi, 1995) . 

 Di antara tokoh Mu’tazilah yang mengingkari dan tidak menerima hadits ahad baik 

dalam masalah akidah maupun hukum syar‘i adalah Abu Hasan Al- Khayyath. Begitu juga 

Abu Huzail Ali Al Jubbai sebagaimana dikatakan Al-Maziri dan lainnya, disebut sebagai 

orang yang tidak mau menerima hadis, jika hanya diriwayatkan oleh satu perawi adil. 

Menurutnya hadits seperti ini baru dapat diterima dengan syarat, apabila hadits tersebut 

diperkuat oleh hadits yang diriwayatkan oleh rawi ’adil lainnya, teks hadits tersebut 

dikuatkan oleh teks hadits lainnya atau teksnya tidak bertentangan dengan teks Al-

Qur’an, kemudian hadits tersebut paling tidak diamalkan oleh sebagian sahabat (Abu 

Lubabah, 2003). 

 Selain Mu’tazilah, Rafidhah, mayoritas kaum Syi‘ah, kelompok Qadariyah dan juga 

Al-Qasani serta Ibn Dawud mereka juga disebut sebut sebagai yang mengingkari 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 127  

kehujjahan hadits perorangan (hadits ahad) (Mustfa al-Siba’i, 2000). Lebih lanjut Al-

Qasani mengatakan bahwa hadits ahad tidak menghasilkan sesuatu kecuali yang hanya 

bersifat zann, dan sesuatu yang zann tidak dapat memberikan kepastian kepada 

kebenaran sedikitpun (Muhammad bin Ali al-Shaukani, 2000). 

 Masalah utama yang membuat mereka menolak hadits ahad adalah karena hadits 

ahad dari segi wurud-nya hanyalah bersifat zanni al-wurud, dalam arti kebenaran berita 

tersebut dari Rasulullah SAW. tidak dapat diyakini secara pasti sebagaimana hadits 

mutawatir. Menurut mereka, urusan agama haruslah didasarkan kepada dalil-dalil qath‘i 

yang tingkat kebenaranya dapat diyakini dan dipastikan. Oleh karena itu hanya Al Qur’an 

dan hadits mutawatir saja yang dapat dijadikan hujjah dalam masalah agama. 

 

Penolakan Hadits Ahad pada Masa Modern 

 Penolakan terhadap kehujjahan hadits ahad tidak hanya terjadi pada masa klasik 

(era Mu’tazilah). Kalangan modernis juga melancarkan syubhat yang sama, yaitu menolak 

kehujjahan hadits ahad. Kalau pada masa klasik penolakan terhadap hadits ahad 

dipelopori oleh Mu’tazilah, maka di abad modern ini dipelopori oleh Muhammad Abduh, 

Mahmud Shaltut, Muhammad Abu Zahrah, Abu Rayyah, Ahmad Amin dan yang lainnya 

(Putri & Nurhuda, 2023). Diantara mereka ada yang menolaknya secara mutlak dan ada 

yang menolak kehujjahannya dalam masalah akidah, sebagaimana yang dinyatakan oleh 

para pendahulu mereka. Ahmad Amin misalnya, Ia berpendapat bahwa hadits ahad, yaitu 

hadits selain mutawatir tidak memberi faedah ilmu (yakin) menurut mayoritas ulama 

ushul al fiqh dan fikih. Sesungguhnya ia boleh diamalkan ketika kuat dugaannya. Begitu 

juga dengan Abu Rayyah, menurutnya hadits ahad ditolak dengan alasan pendapat 

jumhur bahwa ia tidak dapat memberi ilmu secara pasti sekalipun dikeluarkan oleh 

Bukhari dan Muslim, kebenarannya hanya bersifat dugaan. Dalam banyak ayat-ayat al-

Quran kita diperintahkan untuk menjauhi zhann (Rif’at Fauzi Abd al-Mutalib, 1983). 

 Menurut Ali Mustafa Yaqub, sebenarnya keterangan Muhammad Abduh 

sebagaimna yang dinukil Abu Rayyah itu masih perlu ditinjau kembali. Masalahnya, boleh 

jadi Abduh ketika mengatakan hal itu didorong oleh semangat yang menggebu-gebu 

untuk membumikan ajaran Al-Qur’an, sehingga ia sampai berpendapat bahwa selain Al 

Qur’an tidak ada gunanya sama sekali. Namun bagaimanapun Abduh telah dituduh 

sebagai pengingkar Sunnah. Lebih lanjut Mustafa Yaqub menuturkan bahwa ada suatu 

hal yang kongkrit tentang Muhammad Abduh dalam kaitannya dengan hadits, yaitu 

Abduh menolak hadits ahad untuk dijadikan dalil dalam masalah akidah (Ahmad Amin, 

1975). 

 Senada dengan Abduh, Mahmud Shaltut berkali-kali menegaskan bahwa hadits 

ahad tidak dapat dipakai dalam masalah-masalah akidah, dengan alasan hadits ahad tidak 

menghasilkan keyakinan. Masalah akidah adalah masalah yang harus diimani dan diyakini, 

oleh karena itu akidah harus didasarkan kepada keterangan yang pasti yang tidak ada 

keraguan di dalamnya. Ini berarti riwayat mutawatir saja yang dapat diterima untuk 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 128  

menetapkan masalah akidah, sedangkan hadits ahad tidak dapat dijadikan dasar dalam 

menetapkan akidah, karena ia tidak dapat memberikan pengertian yang pasti, ia hanya 

mengasilkan zhann semata. Begitu juga Muhammad Al-Ghazali, ia menegaskan bahwa 

sesungguhnya akidah itu dasarnya adalah keyakinan yang bersih yang tidak ternodai oleh 

keragu raguan (Sinta et al., 2024). Bagaimanpun juga, Islam dibangun di atas dalil-dalil 

yang akurat dan dalil logika yang kuat. Tidak ada istilah akidah bagi kami yang hanya 

dibangun di atas dasar hadits ahad dan tebak-tebakan pikiran semata. 

 

Pendapat Empat Madzhab Terhadap Hadits Ahad 

 Imam Abu Hanifah mensyaratkan dalam mengamalkan hadits ahad/ khabar wahid 

dengan beberapa syarat: pertama, perawi tidak menyalahi apa yang diriwayatkannya, 

tetapi kalau menyalahinya, maka yang dikuti pendapatnya, bukan riwayatnya. Sebab 

apabila mengikuti perawi yang menyalahi riwayatnya, berarti perawi itu mendapatkan 

keterangan hadits/ riwayat itu sudah mansuh. Kedua, hal yang diriwayatkan itu bukan 

masalah umum, sebab masalah umum bahwa seharusnya diriwayatkan oleh orang 

banyak. Ketiga, riwayat tersebut tidak bertentangan dengan qiyas atau suatu kejadian 

yang tidak terdapat nashnya ke dalam kejadian lain yang terdapat nasnya dan hukumnya 

telah ditetapkan karena adanya kesamaan di antara sebab terjadinya (‘ilah) dua kejadian 

tersebut (Ismail, 2012). 

 Madzhab Malikiyah tidak mengamalkan hadits ahad yang bertentangan dengan 

amalu ahli Madinah (amalan-amlan yang diperaktikan oleh orang-orang Madinah). 

Sedangkan menurut Madzhab Hambali hadits ahad tidak bisa dijadikan dalil untuk 

mentakhsis ayat-ayat Al-Qur’an yang bersifat umum dan mensyaratkan bahwa hadits 

ahad harus suatu pendapat, sesuatu qiyas ataupun fatwa sahabat dan sebagainya atas 

hadits Nabi. 

 Imam Syafi’i tidak mensyaratkan hadits itu harus masyhur tidak bertentangan 

dengan amalan penduduk Madinah dan tidak bertentangan dengan qiyas. Beliau hanya 

mensyaratkan sah sanadnya dan mutasil musnadnya. Imam Syafi‘i yang dikenal sebagai 

nashir al-Sunnah (pembela Sunnah), memiliki peran yang sangat penting dalam 

menundukkan kelompok pengingkar Sunnah. Dalam kitabnya al Umm As-Syafi‘i 

menuturkan perdebatannya dengan orang-orang yang menolak hadits. Setelah melalui 

perdebatan yang panjang, rasional, dan ilmiyah akhirnya kelompok pengingkar sunnah 

bertekuk lutut dan mengakui kehujjahan sunnah. Terkait dengan pembelaan Imam Syafi‘i 

terhadap kehujjahan hadits ahad, Imam Syafi‘i membahasnya secara khusus dalam 

kitabnya al-Risalah di bawah judul Bab Khabar al-Wahid. Ia menjelaskan dengan 

penjelasan yang sangat jelas dan rasional, serta dengan dalil-dalil yang akurat baik dari Al-

Qur’an, Sunnah ataupun amal perbuatan para sahabat, tabi‘in, tabi‘ tabi‘in, dan bahkan 

juga para ahli fikih Islam lainnya. Dengan semua alasan tersebut, al-Syafi‘i menetapkan 

wajibnya mengamalkan hadits ahad dan menjadikannya sebagai hujjah dalam maslah 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 129  

agama. Pendapat Imam Syafi‘i ini adalah pendapat mayoritas ulama hadits dan 

merupakan ijma’ ulama’ salaf (Muhammad bin Idris al-Syafi’i, 1973). 

 

Pendapat Jumhur Ulama Terhadap Hadits Ahad 

 Ahli hadits dan jumhur ulama berpendapat bahwa hadits ahad yang telah 

memenuhi syarat kesahihan sebuah hadits, maka wajib mengamalkannya, pengamalan 

hadits ahad tersebut berlaku untuk seluruh masalah agama baik akidah maupun masalah 

lainnya. Para sahabat dan orang orang sesudahnya yang terdiri dari para tabi'in dan 

generasi Salaf umat ini, baik yang mengatakan, bahwa hadits ahad itu menunjukkan ilmu 

yang yakin maupun yang berpendapat hadits ahad menunjukkan zann, mereka berijma' 

(sepakat) atas wajibnya mengamalkan hadits ahad, tidak ada yang berselisih dari mereka 

kecuali sebagian Mu'tazilah dan Rafidhah. Terkait dengan hal ini, Khatib al-Baghdadi 

menjelaskan bahwa keharusan mengamalkan hadits ahad itu adalah pendapat seluruh 

tabi'in dan para fuqaha sesudahnya di seluruh negeri hingga kini. Tidak ada keterangan 

yang sampai kepada kami tentang adanya salah seorang dari mereka yang menentangnya 

atau menyalahinya (Muhammad Hamid al-Nasir, 2004). 

 Ibn al-Qayyim menuturkan, bahwa hadits-hadits ahad ini sekalipun tidak 

menunjukkan kepada yakin, namun la menunjukkan kepada zhann al-ghalib (dugaan 

kuat), boleh bagi kita untuk menetapkan asma’ dan sifat-sifat Allah dengannya 

sebagaimana tidak ada larangan menggunakannya untuk menetapkan hukum-hukum 

yang sifatnya perintah atau larangan. Jika ada yang membedakan, maka pembedaan itu 

adalah batil berdasarkan ijma' para ulama. Kemudian Ibn al-Qayyim lebih lanjut 

menjelaskan bahwa para ulama salaf dan ahli hadits senantiasa mengambil hadits-hadits 

ahad sebagai dasar berargumentasi dalam masalah-masalah sifat, takdir, Asma Allah, dan 

hukum. Tidak ada satu pun riwayat yang menyebutkan ada satu orang dari mereka yang 

membolehkan berargumentasi dan berhujjah dengan hadits-hadits ahad untuk masalah 

hukum, tapi melarangnya untuk masalah-masalah akidah (Muhammad Hamid al-Nasir, 

2004). 

 

Problematika Hadits Muttawatir 

 Hadits mutawatir sudah pasti shahih, sehingga tidak dibahas lagi dalam ilmu isnad/ 

musthalah hadits, karena ilmu hadits membahas siapa perawinya, orang Islam, adil, 

dhabith ataukah tidak, bersambung sanadnya dan lain-lain. Adapun yang perlu dikaji 

dalam hadits mutawatir adalah apakah jumlah perawi yang meriwayatkan itu sudah cukup 

atau belum, perawinya berdusta atau tidak, baik berdusta secara bersama atau secara 

sengaja, demikian pula keadaan yang melatarbelakangi berita tersebut, terutama apabila 

jumlah perawi banyak atau sedikit. Karena hadits mutawatir sudah dikategorikan sebagai 

hadits shahih maka sepatutnya untuk diamalkan. Baik yang berhubungan dengan akidah, 

ibadah dan muamalah. 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 130  

 Akan tetapi permasalahan pada hadits mutawatir adalah mengenai perbedaan 

matan dan makna pada masing masing perawi sehingga menimbulkan maksud yang 

berbeda-beda. Berikut ini adalah problematika yang terjadi pada hadits mutawatir lafdzi 

dan maknawi: 

1. Mutawatir lafdzi 

 Hadits Mutawatir Lafdzi yang populer (walaupun menurut beberapa sumber 

hadits ini tidak sama dengan editorial) adalah hadits tentang ancaman Nabi terhadap 

orang-orang yang berbohong atas namanya, sebagai berikut: 

 

نْ إلنَّاري  آْ مَقْعَدَهُ مي دًإ فلَيَْتبََوَّ  مَنْ كَذَبَ علََََّ مُتعََميي

Artinya: 
 “Siapa berbohong atas namaku (rasulullah Saw) dengan sengaja, maka dia 
menempati tempat duduknya dari neraka.” 
 Namun ketika kita melihat hadits ini akan menemukan bahwa hadits mutawatir 
lafdzi tersebut juga ada lafaz-lafaz yang lain yang hampir sama bunyinya. Berikut 
ini sejumlah nukilan hadits-hadits yang berkaitan dengan berdusta atas nama Nabi 
Muhammad SAW. 
Pertama, Hadits bahayanya berdusta atas nama Nabi SAW. 

 

يي بنْي رَبييعَةَ عَنْ إلمُْغي  يدُ بْنُ عُبَيْدٍ عَنْ علََي ثنَاَ سَعي ثنَاَ آَبوُ نعَُيٍْْ حَدَّ َ حَدَّ ُ علَيَْهي وَسَلََّّ َّ صَلََّّ إللََّّ عْتُ إلنَّبي ُ عَنْهُ قاَلَ سَي َ إللََّّ يَرةي رَضِي

نْ إ آْ مَقْعَدَهُ مي دًإ فلَْيَتبََوَّ بٍ علَََّ آَحَدٍ مَنْ كَذَبَ علََََّ مُتعََميي بًِ علََََّ ليَسَْ كَكَذي نَّ كَذي ِ
ر لنَّا يقَُولُ إ  

 

Artinya: 
“Dari Al Mughirah radhiyallahu‘anhu, ia berkata, ”Aku mendengar Nabi Muhammad 
Saw bersabda, Sesungguhnya berdusta atas namaku tidak sama dengan berdusta 
atas nama orang lain. Siapa saja yang berdusta atas namaku dengan sengaja maka 
tempatilah tempat duduknya di neraka” (HR. Bukhari no. 1209). 
 
Kedua, Hadits ancaman berdusta atas nama Nabi SAW. 

 

يي  يٍ عَنْ آَبِي صَاليحٍ عَنْ آَبِي هُرَيرَْةَ عَنْ إلنَّبي ثنَاَ آَبوُ عَوَإنةََ عَنْ آَبِي حَصي ثنَاَ مُوسََ قاَلَ حَدَّ َ قاَلَ مََنْ كَذَبَ  حَدَّ ُ علَيَْهي وَسَلََّّ  صَلََّّ إللََّّ

نْ إلنَّاري علََََّ مُ  آْ مَقْعَدَهُ مي دًإ فلَْيَتبََوَّ تعََميي  

Artinya:  
“Dari Abu Hurairah radhiyallahu‘anhu, ia berkata, ”Rasulullah SAW, bersabda, ”Siapa 
saja yang berdusta atas namaku secara sengaja, maka tempatilah tempat duduknya 
di neraka.” (HR. Bukhori 107). 
 

Ketiga, Hadits berdusta atas nama Nabi SAW adalah dusta besar. 
 

ي إلنَّصْْييُّ قاَلَ  دي بْنُ عَبْدي إللََّّ ثنَِي عَبْدُ إلوَْإحي ثنَاَ حَرييزٌ قاَلَ حَدَّ ُّ بْنُ عَيَّاشٍ حَدَّ ثنَاَ علََي ي يقَُولُ قاَلَ رَ  حَدَّ عْتُ وَإثيلَََ بْنَ إلَْْسْقعَ سُولُ  سَي

نْ آَعْظَمي إلفْيرَى آَنْ يدََّ  نَّ مي
ِ
َ إ ُ علَيَْهي وَسَلََّّ ي صَلََّّ إللََّّ ي  إللََّّ لََ غيَْري آَبييهي آَوْ يرُييَ عَيْنَهُ مَا لمَْ ترََ آَوْ يقَُولُ علَََّ رَسُولي إللََّّ

ِ
جُلُ إ يَ إلرَّ عي

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 131  

َ مَا لمَْ يقَُلْ  ُ علَيَْهي وَسَلََّّ  صَلََّّ إللََّّ

 

Artinya: 
“Dari Watsilah bin Al-Asqa’ al-Laitsi Abu Fasilah, ia berkata, Rasulullah Saw, 
bersabda, ”Sesungguhnya yang termasuk dalam dusta yang terbesar adalah 
seseorang mengaku dirinya adalah anak dari orang yang bukan ayah kandungnya, 
atau orang yang mengaku melihat dalam mimpi apa yang tidak dia lihat, atau 
berkata atas nama Rasulullah apa yang Rasulullah tidak 
katakan.”(HR.Bukhori3247). 
Hadits Ini berbicara tentang konsekuensi logis bahwa Hadits telah dipalsukan sejak 

zaman beliau. Dalam ungkapan lain telah terjadi kebohongan atas nama Rasulullah SAW. 

pada saat itu, sehingga beliau memberikan peringatan dan ancaman bagi orang-orang 

yang berdusta atas namanya. Akan tetapi, pendapat ini dianggap tidak memiliki alasan 

historis, apalagi pemalsuan Hadits pada zaman Rasulullah Saw tidak termuat dalam kitab-

kitab standar terkait dengan asbab al wurud (Mohamad Najib, 2001). 

Muhammad ‘Ajjaj Al-Khatib juga menolak terjadinya pemalsuan Hadits pada zaman 

Rasulullah Saw. Menurutnya hal itu tidak mungkin terjadi, apalagi jika dilakukan oleh para 

sahabat, sangat tidak logis. Ia menggambarkan bagaimana perjuangan para sahabat 

mendampingi Rasulullah SAW, berkorban dengan harta dan jiwa demi tegaknya agama 

Allah SWT, serta menghadapi berbagai ujian. Disamping itu para sahabat hidup dibawah 

bimbingan Rasulullah SAW dan mereka menjalani hidup dengan penuh ketaqwaan dan 

wara’ (Yuwono & Nurhuda, 2024).  

 Sehingga tidak mungkin jika ada salah seorang diantara mereka yang melakukan 

kebohongan atas nama Rasulullah SAW. Kemudian ada juga yang menyebutkan bahwa 

pemalsuan terjadi pada masa sahabat terutama pada zaman khalifah Ali ibn Thalib RA. 

Pada masa ini benih perpecahan mulai berkembang dan meluas, orang-orang Islam 

terpecah menjadi 3 golongan yaitu: golongan pendukung Ali (Syi’ah), golongan 

pendukung Muawiyah, dan golongan Khawarij.  

 Perbedaan antar golongan ini awalnya hanya berkisar hanya pada masalah politik, 

lalu merambat ke bidang aqidah dan ibadah dengan memunculkan hadits dan 

mengatakan bahwa hadits tersebut berasal dari Rasululah SAW yang disebut dengan 

hadits palsu atau maudhu‘ ialah apa-apa yang disandarkan kepada Rasulullah SAW dibuat 

secara dusta padahal hadits tersebut tidak dikatakan, dan tidak diperbuat oleh Rasulullah 

SAW (Muhammad ‘Ajjaj Al-Khatib, 1989). 

2. Mutawatir Maknawi 

 Salah satu problematika pada mutawatir maknawi yaitu perbedaan makna pada 

hadits mutawatir sebagaimana yang di riwayatkan oleh sahabat Anas bin Malik RA, 

berkata: 
 

 ٍ يدٍ عَنْ قتَاَدَةَ عَنْ آَنسَي بنْي مَالِي ييٍ عَنْ سَعي يََ وَإبنُْ آَبِي عدَي ثنَاَ يََْ ارٍ حَدَّ دُ بنُْ بشََّ ثنَاَ مُحَمَّ َ حَدَّ ُ علَيَْهي وَسَلََّّ ُّ صَلََّّ إللََّّ  قاَلَ كََنَ إلنَّبي

سْتيسْقَ  لاَّ فِي إلاي
ِ
نْ دُعاَئيهي إ ءٍ مي بطَْيْهي لَا يرَْفعَُ يدََيهْي فِي شََْ

ِ
َّهُ يرَْفعَُ حَتَّّ يرَُى بيََاضُ إ ن

ِ
اءي وَإ  

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 132  

 Artinya: 
“Biasanya Nabi Shallallahu’alaihi Wasallam tidak mengangkat kedua tangannya 
ketika berdoa, kecuali ketika istisqa. Beliau mengangkat kedua tangannya hingga 
terlihat ketiaknya yang putih” (HR. Bukhori 973). 
 
Dalam hadits lain dari Anas bin Malik RA: 

 

 عن آ نس رضِ الله عنه آ ن إلنب صلَّ الله عليه وسلَّ إستسقى فأ شار بظهر كفَّيْه إ لَ إلسماء؛ آ خرجه مسلَّ 

 Artinya: 
“Pernah Nabi Saw ber-istisqa (meminta hujan), beliau mengarahkan punggung 
tangannya ke langit”. (HR. Muslim 895). 

 Kedua hadits ini sama-sama membicarakan tentang etika dalam berdo’a. Dimana 

Kamus Besar Bahasa Indonesia memberikan definisi do’a sebagai permohonan (harapan, 

permintaan, pujian) kepada Tuhan. Sedangkan berdo’a artinya adalah mengucapkan 

(memanjatkan) doa kepada Tuhan. Berarti do’a adalah suatu permohonan yang ditujukan 

kepada Allah yang di dalamnya ada pujian, harapan, dan permintaan. 

  
Kesimpulan 

Dari ulasan singkat di atas, dapat ditarik kesimpulan bahwa, hadits Ahad adalah 

hadits yang jumlah perawinya tidak mencapai jumlah yang kuat dalah hal argumentasi 

datanya. Sebagaimana yang terdapat dalam hadits mutawair atau hadits yang 

dikategorikan sebagai hadits masyhur sedangkan hadits mutawatir adalah hadits yang 

diriwayatkan oleh banyak perawi yang kredibel (dapat dipercaya) dan mustahil 

melakukan kebohongan berjama’ah/ publik dari hadits yang diterima dari sejumlah perawi 

yang sama dengan mereka, dari awal sanad sampai akhir sanad, dengan syarat apabila 

tidak rusak/ kurang perawinya pada seluruh tingkatan sanad yang berlaku.  

Dan adapun hadits mutawatir terbagi menjadi tiga bagian sebagaimana yang 

dijelaskan oleh para ulama dan pakar dalam berbagai Kitab Musthalah Hadits. Antara lain: 

Pertama, mutawatir lafdzi, Kedua mutawatir amaliy dan Ketiga mutawatir ma’nawiy. 

Begitupula dengan hadits ahad terbagi menjadi dua bagian. Pertama hadits masyhur yaitu 

apabila diriwayatkan tiga orang perawi atau lebih di setiap tingkatan (thabaqat) tapi tidak 

sampai tingkat hadits mutawatir dan Kedua, ghairu masyhur. Adapun ghairu masyhur 

terbagi menjadi dua. Pertama, ghairu masyhur aziz yaitu hadits yang perawinya berjumlah 

tidak kurang dari dua orang di seluruh level/ tingkatan, dan kedua, ghairu masyhur gharib 

yang mana hadits yang dalam hal sanadnya terdapat satu orang yang menceritakan 

(meriwayatkannya). 

Untuk problematika yang muncul pada hadits ahad itu menampilkan mengenai 

penolakan hadits ahad pada masa klasik yang dimunculkan oleh mu’tazilah dan golongan 

lainnya, pada masa modern yang di dipelopori oleh Muhammad Abduh, Mahmud Shaltut, 

Muhammad Abu Zahrah, Abu Rayyah, Ahmad Amin dan yang lainnya, dan menampilkan 

pendapat Imam Madzhab 4 yaitu Imam Maliki, Hanafi, Hambali dan Syafi’i mengenai 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 133  

prespektif hadits ahad, dan juga pendapat jumhur ulama’ mengenai penerimaan hadits 

ahad. Sedangkan permasalahan pada hadits mutawatir hanyalah mengenai perbedaan 

matan dan makna pada masing masing perawi. 

 

Daftar Pustaka 

‘Abd al-Qadir, ‘Abd al-Muhdi, (2010), Daf’u alShubuhat ‘An al-Hadith al-Nabawi, Kairo: 
Maktabah al-Iman. 

’Abu Daud Sulaiman ibn al-’Asy‘as ibn ’Ishaq ibn Basyir ibn Syaddad ibn ‘Amru al-’Azadi al-
Sijistani, (1418 H) Sunan ’Abi Daud, Juz II ,Bairut: Jami’ Haquq Hadzini al-Thaba’ah 
Mahfudzoh; Cetakan I. 

Abd al-Qahir al-Baghdadi, (1995), Al-Farq bayn al firaq, Bairut: Maktabah al-‘Asriyyah. 
Abi ‘Abdullah Muhammad bin Yazid al-Quzwayniy a-Syahir, Ibn Majah, (1417) Sunan Ibn 

Majah,Juz I Cet. I , Maktabah al-Ma‘arif li al-Nashi wa alTawzi‘I. 
Abu Abdillah, Muhammad bin Ismail Al-Bukhari Al-Ja’fiya, (1422) Lijami’ al-Sahih al-

Mukhtasar (Sahih al-Bukhari), Juz I, Qairoh: al-Muthabatu alSalafiyyu wa al-
Maktabatuha; Cetakan: I; Tahun), 11. 

Abu Bakar Ahmad bin ‘Ali bin Thabit al Khatib al-Baghdadi, (1988) Al-Kifayah fi ‘Ilm al-
Riwayah, Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

Al ‘Asqolaniy, Ibnu  Hajar.  (1352), Nuzhatun Nadlar   Syrah   Nukhbatul   Fikr. Surabya:    
Salim Nabhan Wa Akhina Ahmad. 

Al-Ghazali, M., & Al-Baqir, M. (1998), Studi Kritis Atas Hadis Nabi SAW.: Antara Pemahaman 
Tekstual dan Konstektual. 

Al-Ghazali, Muhammad, (2005) Al-Sunnah al Nabawiyah baina Ahl al-Fiqh wa Ahl al-Hadits 
Kairo: Dar al Shuruq. 

Al-Jauziyah, Ibn Qayyim, (2004) Mukhtasar al-Sawa’iq al-Mursalah ‘ala al-Jahmiyah al-
Mu’attalah Riyad: Maktabah Adwa al-Salaf, juz. 2. 

Al-Khatib, Muhammad  ‘Ajjaj. (1989   M  / 1409 H) Ushul  Hadith ‘Ulumuhu   Wa   
Mustalahuhu, Beirut:   Dar   al-Fikr. 

Amrona, Y. L., Nurhuda, A., Assajad, A., Al Fajri, M., & Engku Ab Rahman, E. S. Bin. (2024). 
The Concept of Educator from the Perspective of Prophetic Hadiths. Fahima, 3(1), 
19–32. https://doi.org/https://doi.org/10.54622/fahima.v3i1.134 

Amrona, Y. L., Nurhuda, A., Sinta, D., Putri, A. A., & Assajad, A. (2023). Kajian Tentang 
Kosmologi Dan Implikasi Dasar Terhadap Pendidikan Islam. AZKIA: Jurnal Aktualisasi 
Pendidikan Islam, 18(2), 92–101. 

Al-Mutalib, Rif’at Fauzi Abd, (1983) Tauthiq al-Sunnah fi Qarn al-Tsani al-Hijr; Asasuhu wa 
Ijtijahatuhu Kairo: Maktabah al-Khanaji. 

Al-Qathan, Syaikh  Manna, (1412  H  /1992  M), Mabahits    Fi    Ulumil    Hadits. Maktabah 
Wahbah, Kairo, Cetakan Kedua. 

Al-Sabbagh, Muhammad. (2008), Al-Hadis  al-Nabawi: Mustalahuh wa Balaghatuh, Beirut:  
al-Maktab al-Islami. 

Al-Tahan, Mahmud, (2017) , Terj. Bahak Asadullah, Mustalah Al-Hadis: Dasar-dasar Ilmu 
Hadits, Cet: II; Jakarta Timur: Ummul Qura. 

Amin, Ahmad, (1975) Fajr al-Islam cet. Ke-2, Kairo: Maktabah al-Nahdah al-Misriyah. 
An-Nasir, Muhammad Hamid, (2004) Al-‘Asraniyyun bayn Maza’im al-Tajdid wa Mayadin al-

Taghrib, terj. Abu Umar Bashir, Jakarta: Darul Haq. 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 134  

As-Siba’i, Mustafa, (2000) Al-Sunnah wa Makanatuha fi al Tashri’i al-Islami, t.tp: Dar al-
Waraq. 

As-Syafi’i, Muhammad bin Idris, (1973), Al-Umm Bairut: Dar al-Ma’rifah. 
As-Syafi’i, Muhammad bin Idris, Ar-Risalah Bairut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, juz. 2. 
Berlianto, G., Putri, Y., & Nurhuda, A. (2023). Islamic education in the time of Umar bin 

Khattab: A historical study. Jurnal Hurriah: Jurnal Evaluasi Pendidikan Dan Penelitian, 
4(3), 310–320. 

Fauzan, Agusri, (2019), "Pengujian Hadits Ahad Dengan Al-qur’an (Studi Komparatif 
Syafi’iyyah dan Hanafiyah)," Manhaj: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 
8.1. 

Hadi, Abu Azam Al. (2020), “Hadis Sebagai Sumber Hukum Islam.” Al-Qanun: Jurnal 
Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam 23, no. 2. 

Huda, A. A. S., Mukarrami, N. F., Supriadi, U., Nurhuda, A., & Lathif, N. M. (2024). Landasan 
Religi dan Nilai-Nilai Tujuan Pendidikan. Action Research Journal, 1(1), 45–54. 
https://ejournal.lembagaeinsteincollege.com/ARJ/article/view/33 

Huda, A. A. S., Nurhuda, A., Setyaningtyas, N. A., Syafi’i, M. I., & Putra, F. A. (2025). 
Hermeneutika dalam Ilmu-Ilmu Humaniora dan Agama: Model, Pengembangan dan 
Metode Penelitian. Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 4(1), 14–26. 

Husain, Abu Lubabah, (2003), Mauqif al-Mu’tazilah min al-Sunnah al-Nabawiyah, terj. Usman 
Sy’roni, Jakarta: Pustaka Firdaus. 

Ibn al-Salah, Abu ‘Amr ‘Uthman ibn ‘Abd al-Rahman. (2002). Ulum  al-Hadis .Al-Madinah al-
Munawwarah: al-Maktabah al-Islamiyyah. 

Idri, (2017) Hadis dan Orientalis, Cet: I; Depok: PT Balebat Dedikasi Perima. 
Ismail, M. Syuhudi, (1994), Pengantar Ilmu Hadits, Cet: II; Bandung: Angkasa. 
Khawash, F. S., Nurhuda, A., Assajad, A., & Sinta, D. (2024). Penafsiran Ayat-Ayat Toleransi 

Dalam Tafsir Al-Azhar dan Al-Misbah Serta Implementasinya Terhadap Masyarakat 
Indonesia. Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 3(1), 1–15. 

Marzuqi, Ahmad S, (2008) terjemahan Mushthalah Al Hadits, Cet:V; Jogjakarta: Media 
Hidayah. 

Muhammad bin Ali al-Shaukani, (2000) Irshad al Fuhul ila Tahqiq al-Haq min ‘Ilm al-Usul 
Riyad: Dar al Fadilah. 

Najib, Mohamad. (2001). Pergolakan Politik Umat Islam Dalam Kemunculan Hadits Maudhu 
Bandung: Pustaka Setia. 

Nawawi, Ismail. (2012). Fikih Muamalah Klasik Dan Kontemporer. Bogor: Ghalia Indonesia. 
Nur al-Din ‘I, Terj. Mujiyo, (2017) Manhaj al-Naqad fi ‘Ulum al-Hadis al Nabawi: ‘Ulum Hadis, 

Cet: V; Bandung: PT Remaja Sosdakarya,. 
Nurhuda, A. (2023). Benchmarking and Exploring Educational Tourism in Malaysia. 2(1), 1–11. 
Putri, Y., & Nurhuda, A. (2023). CONSUMERISM IN THE CONTEXT OF SUFISM EDUCATION. 

JURNAL HURRIAH: Jurnal Evaluasi Pendidikan Dan Penelitian, 4(223–233). 
Rahman, Fatchur, (1974) Ikhtishar Mushthalahu’l Hadits Cet: I; Bandung: PT alm’arif. 
Rayyah, Mahmud Abu. (2003). Adwa’ ‘ala al-Sunnah dan Subhi al-Salih, ‘Ulum al-Hadith wa 

Mustalahuh, Beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malayin. 
Salim ‘Ali al-Bahanasawi, (1992) Al-Sunnah al-Muftara’ ‘Alaiha, Kuwait: Dar al-Buhuth al-

‘Ilmiyah, 
Shaltut, Mahmud, (2001) al-Islam ‘Aqidah wa Syari’ah Kairo: Dar al-Shuruq. 
Sinta, D., Faqihuddin, A., Nurhuda, A., & Ab Rahman, E. S. (2024). The Role of Digital 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index


Ahmad Hadi Pranoto, dkk. 
Problematika Hadis Ahad dan Mutawatir… 

JISRev: 
Journal of Islamic Studies Review 

 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index  Vol. 1, No. 2 Oktober 2025 | 135  

Media in Optimizing Project-Based Learning to Practice 21st Century Skills. 
Educative: Jurnal Ilmiah Pendidikan, 2(3), 129–138. 

Yaqub, Ali Musthafa, (2008) Kritik Hadis Pustaka Firdaus, cetakan ke-5. 
Yuslem. (2006). Ulumul Hadits, Jakarta: Pustaka Hidayah. 
Yuwono, A. A., & Nurhuda, A. (2024). Warisan Al-Attas: Menghidupkan Kembali Islamisasi 

Ilmu untuk Pendidikan Masa Depan. At-Tarbawi: Jurnal Kajian Kependidikan Islam, 
9(2), 131–148. 

 

 
 
 
 

https://jisrev.lakaspia.org/index.php/JISRev/index

